PARALELLUS

REVISTA DEESTUDOS PDE RELIGIAO - UNICAP
ISSN 2178-8162

Volume 16 — Numero 39

1700° ANO DO CONCiLIQ DE NICEIA E 60° ANO DO ENCERRAMENTO DO
CONCILIO VATICANO Il DOSSIE N° 2

doi: 10.25247/paralellus.2025.v16n39.p239-265

CREDO NELLO SPIRITO SANTO: UNA LETTURA PENTECOSTALE
DEL CONCILIO DI NICEA E DEI SUOI EFFETTI

CREIO NO ESPIRITO SANTO: UMA INTERPRETACAO PENTECOSTAL DO
CONCILIO DE NICEIA E SEUS EFEITOS

I BELIEVE IN THE HOLY SPIRIT: A PENTECOSTAL READING OF THE
COUNCIL OF NICAEA AND ITS EFFECTS

Carmine Napolitano”

RIASSUNTO

Il concilio di Nicea costitui uno spartiacque per il cristianesimo antico e poi per il cristianesimo
di tutti i tempi; le vicende della sua convocazione, del suo svolgimento e delle applicazioni
delle sue deliberazioni furono complesse e in alcune direzioni mai interamente chiarite.
L’obiettivo primario era la definizione della natura di Cristo che aveva assunto un’urgenza
inusitata a seguito dell’acutezza della teologia ariana che sostanzialmente negava la divinita
di Cristo in senso pieno e corporale; questa controversia relativa alla relazione tra Dio e Cristo
ne conteneva in nuce un’altra: quella della relazione tra Dio, Cristo e lo Spirito che non tardd
a scoppiare subito dopo. Si trattava di chiarire quale era la portata dell’affermazione: Credo
nello Spirito santo. L’articolo pneumatologico era debole e sembrava inserito nel Credo piu per
omaggio alla lex orandi che per una elaborazione teologica significativa. La debolezza della
riflessione teologica veniva da lontano nonostante la chiesa antica avesse memoria ed
esperienza dell'afflato pneumatico e carismatico che caratterizzava il cristianesimo delle origini
e di quello del Il e del lll secolo. Insomma, a fronte di una diffusa e spesso anche problematica
affermazione esperienziale dello Spirito mancava una solida riflessione pneumatologica che
avrebbe potuto meglio chiarire sia il senso dell’esperire lo Spirito che la dinamica relazionale
intratrinitaria. Le ragioni di questa lacuna sono difficili da individuare, ma potrebbero essere
legate alla prudenza quanto non al sospetto (spesso all’avversione) nei confronti della
dimensione carismatica della fede che una riflessione seria sullo Spirito avrebbe di fatto
imposto di chiarire con ripercussioni ecclesiologiche non trascurabili; insomma: si trattava (e

" Preside della Facolta pentecostale di Scienze religiose, dove insegna Studi pentecostali e carismatici,
Bellizzi (SA), ltalia. E-mail: carmine.napolitano@facoltapentecostale.org.

239
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265
Esta obra esta licenciada sob uma licenga Creative Commons
Enviado: 07-2025 * Aprovado: 12-2025

SO


https://doi.org/10.25247/paralellus.2025.v16n39.p239-265
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
mailto:carmine.napolitano@facoltapentecostale.org

si tratta) di capire se ubi Spiritus ibi ecclesia oppure il contrario. Sta di fatto che nel corso della
bimillenaria vicenda cristiana nella storia il dissenso ha sempre invocato la liberta dello Spirito
per giustificare il proprio anelito. Le conseguenze di questa lacuna si sono manifestate lungo
tutta la storia del cristianesimo fino al nostro tempo, arrivando al paradosso che all'interno del
piu grande risveglio cristiano dei tempi moderni (il movimento pentecostale e carismatico) nato
allinsegna dell’affermazione potente e pervasiva dell’esperienza dello Spirito sia sorta fin dalle
origini una componente dichiaratamente antitrinitaria, negatrice del credo niceno-
costantinopolitano. E percio, allora come oggi, a tutti i cristiani si ripropone la domanda: cosa
stiamo confessando quando diciamo Credo nello Spirito santo?

Parole chiave: Pentecostali; Spirito santo; Pneumatologia; Esperienza carismatica.

REsumo

O Concilio de Niceia constituiu um divisor de aguas para o cristianismo antigo e,
posteriormente, para o cristianismo de todos os tempos; as circunstancias da sua convocacéao,
do seu desenvolvimento e das aplicagbes das suas deliberagdes foram complexas e, em
algumas direc¢des, jamais inteiramente esclarecidas. O objectivo primario era a definicao da
natureza de Cristo, que havia assumido uma urgéncia inusitada em consequéncia da agudeza
da teologia ariana, que substancialmente negava a divindade de Cristo em sentido pleno e
corporal; esta controvérsia relativa a relagao entre Deus e Cristo continha in nuce uma outra:
a da relagao entre Deus, Cristo e o Espirito, que nao tardou a irromper imediatamente depois.
Tratava-se de esclarecer qual era o alcance da afirmacao: Creio no Espirito Santo. O artigo
pneumatolégico era fraco e parecia inserido no Credo mais por homenagem a lex orandi do
que por uma elaboracao teoldgica significativa. A fraqueza da reflexdo teolégica vinha de
longe, ndo obstante a Igreja antiga possuir memoria e experiéncia do sopro pneumatico e
carismatico que caracterizava o cristianismo das origens e o dos séculos Il e lll. Em suma,
diante de uma difusa e frequentemente problematica afirmagao experiencial do Espirito,
faltava uma sélida reflexdo pneumatolégica que poderia ter melhor esclarecido tanto o sentido
do experienciar o Espirito quanto a dindmica relacional intratrinitaria. As razdes desta lacuna
sdo dificeis de identificar, mas poderiam estar ligadas a prudéncia tanto quanto a suspeita
(frequentemente a aversao) em relacado a dimensao carismatica da fé, que uma reflexao séria
sobre o Espirito teria de facto imposto esclarecer, com repercussées eclesioldégicas néo
despreziveis; em suma: tratava-se (e trata-se) de compreender se ubi Spiritus ibi ecclesia ou
o contrario. O facto é que, no decurso da bimilenar vicissitude crista na histéria, o dissenso
sempre invocou a liberdade do Espirito para justificar o seu anseio. As consequéncias desta
lacuna manifestaram-se ao longo de toda a histéria do cristianismo até aos nossos tempos,
chegando ao paradoxo de que no interior do maior despertar cristdo dos tempos modernos (o
movimento pentecostal e carismatico), nascido sob a égide da afirmagido poderosa e
pervasiva da experiéncia do Espirito, tenha surgido desde as origens uma componente
declaradamente antitrinitaria, negadora do credo niceno-constantinopolitano. E, por isso,
entdo como hoje, a todos os cristdos se recoloca a pergunta: o que estamos confessando
quando dizemos Creio no Espirito Santo?

Palavras-chave: Pentecostais; Espirito Santo; Pneumatologia; Experiéncia carismatica.

ABSTRACT

The Council of Nicaea constituted a watershed for ancient Christianity and then for Christianity
of all times; the events of its convocation, its development and the application of its
deliberations were complex and in some directions never fully clarified. The primary objective
was the definition of the nature of Christ, which had taken on an unusual urgency as a result
of the sharpness of Arian theology, which substantially denied the divinity of Christ in the full
and corporal sense; this controversy concerning the relationship between God and Christ
contained in nuce another controversy: the relationship between God, Christ and the Spirit

240
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



which did not take long to break out immediately afterwards. It was a matter of clarifying what
was the significance of the statement: / believe in the Holy Spirit. The pneumatological article
was weak and seemed to have been inserted into the Creed more out of homage to the lex
orandi than out of a significant theological elaboration. The weakness of theological reflection
came from afar despite the fact that the ancient Church had memory and experience of the
pneumatic and charismatic inspiration that characterized early Christianity and that Christianity
of the second and third centuries. In short, in the face of a widespread and often even
problematic experiential affirmation of the Spirit, there was a lack of a solid pneumatological
reflection that could have better clarified both the meaning of experiencing the Spirit and the
intra-Trinitarian relational dynamic. The reasons for this lacuna are difficult to identify, but they
could be linked to prudence as well as to suspicion (often aversion) towards the charismatic
dimension of the faith that a serious reflection on the Spirit would in fact have forced to clarify
with ecclesiological repercussions that are not negligible; in short: it was (and is) a question of
understanding whether ubi Spiritus ibi ecclesia or the other way around. The fact is that in the
course of the two-thousand-year Christian history events, the dissent has always invoked the
freedom of the Spirit to justify its yearning. The consequences of this lacuna have manifested
themselves throughout the history of Christianity up to our time, arriving at the paradox that
within the greatest Christian awakening of modern times (if not of the entire history of
Christianity), born under the banner of the powerful and pervasive affirmation of the experience
of the Spirit, an openly anti-Trinitarian component arose from the beginning, denying the
Nicene-Constantinopolitan creed. And therefore, then as now, the question arises again for all
Christians: what are we confessing when we say [ believe in the Holy Spirit?

Keywords: Pentecostals; Holy Spirit; Pneumatology; Charismatic Experience.

1 INTRODUZIONE

Il concilio di Nicea fu celebrato nel 325 e si apri il 19 giugno; alcuni studiosi datano la
sua inaugurazione al 20 maggio, ma pare che questa sia dovuta ad un errore iniziale
dello storico Socrate!. L’assise fu voluta fortemente dall'imperatore Costantino che la
convocod e ne fu il presidente; le ragioni che si incrociarono alla base di questa
decisione rientravano nella politica di Costantino che mirava ad una riorganizzazione
delle strutture di governo, le quali avevano un punto cardine nella pace sociale. Questa
non sarebbe stata possibile senza pace religiosa la quale, a sua volta, non sarebbe
stata possibile senza una legittimazione piena dei cristiani dal punto di vista giuridico.
Il cristianesimo ben prima di Costantino aveva intessuto una piena relazione con il
contesto sociale, ma era confinato allo status di religione tollerata priva di edifici di
culto pubblici e spesso per motivi dottrinali entrava in conflitto con I'autorita imperiale;
alcune questioni spinose, infatti, come il giuramento di fedelta allo Stato e il servizio

militare costituivano spesso un serio problema?. Secondo Ernesto Buonaiuti un calcolo

' G. Alberigo et alii (a cura di), Conciliorum Oecumenicorum Decreta, EDB, 2013, p. 2. Per un bilancio sulla
letteratura recente relativa al concilio di Nicea cfr. R. Burigana, Nicea. La storia e [’attualita del concilio di Nicea,
in «Parallelus», 15 (2024), pp. 469-494.
2 G. Filoramo, D. Menozzi (a cura di), Storia del cristianesimo, vol. I, Edizione CDE, Milano 1998, p. 281.

241

Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



verosimile darebbe la popolazione dellImpero romano ai tempi di Costantino intorno
agli ottanta milioni; di questi un quarto potevano essere considerati di religione
cristiana con una distribuzione non uniforme nella varie province dell’impero, ma che
in alcuni casi poteva raggiungere la meta della popolazione®. Era questa la ragione per
cui le persecuzioni anticristiane andarono incontro ad un sostanziale fallimento nei
decenni precedenti 'ascesa al potere di Costantino; il che indusse gia nel 311 Galerio
a promulgare un editto di tolleranza verso i cristiani di cui Costantino fu tra i firmatari.
Non poteva sfuggirgli la situazione “sul campo”, per cosi dire, e 'importanza strategica
che una ridefinizione dei rapporti complessivi con i cristiani poteva avere per le sue
mire assolutistiche*. Insomma, I'imperatore agiva con un chiaro intento di reductio ad
unum della religione come si evince da una lettera inviata alle province orientali nel
324; in essa é chiaro che Costantino voleva che tutti adorassero il solo vero Dio e pur
non vietando i culti precristiani mostra la sua inclinazione a favorire il loro
superamento®. Inoltre, destind enormi finanziamenti per costruire edifici per il culto
dando ai cristiani quella visibilita che fino a quel momento era assente e accordd
privilegi quasi senza precedenti. Questo gli garanti un credito molto alto presso di loro

e spiega perché potette farsi promotore e orchestratore del concilio®.

Tale strategia dell'imperatore, tuttavia, doveva misurarsi con il pluralismo delle chiese
cristiane che non era vissuto ecumenicamente, ma a colpi di violente controversie
teologiche e scomuniche reciproche, battaglie in cui i contendenti cambiavano spesso
opinione e schieramento. Costantino era consapevole del fatto che la sua pax orientata
a creare compattezza per il governo e le conquiste non passava solo attraverso
I'emancipazione dei cristiani, ma anche attraverso la concordia tra di loro. Le dispute
piu accese che imperversavano in quel tempo erano essenzialmente due: il donatismo
e la dottrina di Ario, precedute dalla iniziativa di Melezio. Come € noto, caratterizzare
in modo esauriente queste divisioni nei loro contenuti non & facile perché quasi sempre
le fonti non sono dirette, ma indirette e queste quasi sempre sono redatte dagli

avversari dei personaggi in questione; d’altra parte, la stessa oscillazione e indecisione

3 E. Buonaiuti, Storia del cristianesimo, Newton & Compton editori, Roma 2002, p. 151.

4 G. Rinaldi, Cristianesimi nell’antichita. Sviluppi storici e contesti geografici (Secoli I-VIII), Edizioni GBU,
Chieti 2008, pp. 643-644.

5 Stuart G. Hall, La chiesa dei primi secoli, vol. 1, Claudiana, Torino 2007, p.136.

® EB. Wipszycka, Storia delle Chiesa nella tarda antichita, Bruno Mondadori, Milano 2000, pp. 125-127; R.L.
Testa, In viaggio verso Nicea. Costantino tra pagano, donatisti e ariani, in «Apulia Theologica», 10/2 (2024),
pp. 303-329.

242
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



nelle condanne e nelle posizioni assunte dagli imperatori € testimonianza delle
difficolta. E furono proprio queste a provocare la convocazione del concilio di Nicea da
parte di Costantino; la chiese non riuscivano a risolvere da sole le controversie anche
perché non avevano e né potevano avere un’autorita assoluta che imponesse
orientamento dottrinale e disciplina dei costumi’. Quasi sempre i dissidenti rifiutavano
I'autorita episcopale come istanza ultima di giudizio, che pur si andava affermando con
molta fatica, e rivendicavano una significativa liberta nell’interpretazione delle Scritture
da cui scaturiva una visione teologica e dottrinale confliggente. A Nicea si arrivod
passando per un concilio convocato ad Antiochia e un sinodo convocato ad Ancira nei
mesi immediatamente precedenti. Gli argomenti in discussione erano pressoché gli
stessi di quelli che si sarebbero affrontati a Nicea, ma i partecipanti ad essierano meno
rappresentativi e forse, nel caso di Ancira, troppo sbilanciati; percid lo stesso

Costantino optd per uno spostamento?.

Al concilio di Nicea sarebbe stato molto difficile arrivare ad un accordo senza il deciso
intervento dell'imperatore che riusci ad imporre se non I'uniformita almeno l'unanimita’;
tuttavia le decisioni prese a Nicea non ebbero alcun effetto immediato sulla soluzione
delle controversie, nonostante fosse chiaro che I'imperatore propendesse per favorire
la Grande Chiesa o chiesa cattolica, vale a dire la chiesa della maggioranza'®; in fin
dei conti Costantino ebbe un atteggiamento piu tollerante verso i culti precristiani che
non verso i cristiani dissidenti limitandosi a controllare i primi, ma a perseguitare gli
altri nei confronti dei quali arrivo a confiscare i locali di culto a favore della maggioranza
‘cattolica’ e a favore del fisco le loro proprieta. Si inaugurava cosi una prassi arrivata
fino ai tempi moderni rivolta ad impedire alle minoranze cristiane la capacita giuridica
di possedere beni indirizzando le forme di finanziamento pubblico solo verso la
maggioranza. E cid nonostante le oscillazioni dello stesso imperatore che fu battezzato
solo in punto di morte ed ebbe piu che qualche simpatia per I'arianesimo e piu che
qualche comprensione per il donatismo!'. La saldatura tra potere politico e chiesa

7 Wipszycka, cit., pp. 128-129.

8 Hall, cit., pp. 144-146.

% E. Prinzivalli, Nicea tra politica imperiale e legislazione canonica ecclesiale, in «Apulia Theologica», 10/2

(2024), pp. 433-447.

10 ] N.D. Kelly, /I pensiero cristiano delle origini, Edizioni Dehoniane, Bologna 1984, pp. 291-294.

! Rinaldi, cit., pp. 651-654. Cio anche perché la controversia ariana non aveva fatto altro che portare alle estreme
conseguenze questione cristologiche irrisolte nel pensiero cristiano fino a quel momento con un’acutezza di
ragionamento inusitato; il donatismo, dal canto suo, non era altro che un’istanza radicale di coerenza cristiana
contrapposta agli accomodamenti della politica ecclesiastica. Cfr. Buonaiuti, cit., pp.163-164, 179-184.

243

Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



magagioritaria di li a poco, nel 380, avrebbe condotto alle azioni penali contro i dissidenti
con la condanna a morte di Priscilliano, il primo ad essere condannato per le sue
dottrine; e anche in questo caso si inaugurava una prassi che si consolidd nel tempo
e porto alla procedura di consegna dei dissidenti (definiti eretici) da parte della chiesa
al braccio secolare per la loro eliminazione fisica. Una procedura che si ando
sviluppando sempre di piu nella chiesa medievale fino all’eta moderna e che non vide
esente nemmeno le chiese nate dalla Riforma, come dimostra il caso di Balthasar

Hubmaier e quello di Michele Serveto, per citare qualcuno tra i casi pit clamorosi'?.

2 L’AFFLATO DELLO SPIRITO NEL CRISTIANESIMO PRENICENO

Il concilio fu interamente dominato dalla controversia ariana e ne usci dopo diversi
compromessi introducendo concetti esplicativi che non avevano radicamento nel
pensiero cristiano e soprattutto nelle Scritture!>. Le deliberazioni finali non
riguardarono solo la formulazione del Credo in funzione anti Ario; vi sono diverse altre
disposizioni e decisioni disciplinari, ma I'elaborazione teologica fu completamente
dedicata alla definizione del dogma cristologico e trascurd completamente la
riflessione sullo Spirito, tanto che nel Credo troviamo un’affermazione scarna, in tutto
simile a quella del piu antico simbolo apostolico, che sembra quasi introdotta per
dovere d’ufficio: e (crediamo) nello Spirito santo. Eppure, la questione della divinita
dello Spirito era gia apparsa nelle discussioni precedenti il Concilio e nella stessa
teologia ariana si poneva come elemento di discussione de facto'*. Ma la ragione
fondamentale per cui la formulazione di un articolo pneumatologico sarebbe stato del
tutto ragionevole era dovuta alla diffusa esperienza carismatica nelle chiese del tempo,
spesso problematica e bisognosa di chiarimenti, come aveva dimostrato la nascita e

la diffusione del montanismo.

Il cristianesimo fin dagli albori non & stato un fenomeno omogeneo; gia la prima
generazione apostolica aveva visto nascere varie espressioni di cristianesimo e talora

aveva essa stessa dato vita a diverse forme di spiritualita cristiana che fin da subito

12 Filoramo, Menozzi, cit., p. 319. W.R. Estep, La verita é immortale. La storia del movimento anabattista, Casa
Editrice Battista, Roma 1971, pp. 77-101. Su Serveto vedi piu avanti.

311 Credo scaturito dal concilio fu frutto di mediazioni e trattative e in qualche caso attribuiva ad Ario cose che
difficilmente si possono dimostrare affermate da Iui; cfr. Hall, cit., pp. 146-151.

14Y. Congar, Credo nello Spirito santo, Queriniana, Brescia 1998, pp. 465-471.

244
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



avevano faticato a raccordarsi e a legittimarsi vicendevolmente!>. Accanto a questo
dato bisogna registrarne un altro: fin dalle origini il cristianesimo si caratterizzo per |l
peso che allinterno della sua spiritualita ebbe la dimensione pneumocarismatica;
infatti, dal punto di vista storico € indiscutibile che le prime comunita cristiane nacquero
accompagnate da una manifestazione carismatica della presenza dello Spirito!'®. Come
anche é indiscutibile che una parte del cristianesimo delle origini mantenne nel tempo
caratteri ed esperienze proprie di questa spiritualita; & soprattutto il caso delle chiese
di fondazione paolina. In tali chiese, infatti, i doni dello Spirito appartengono
allesperienza corrente. La predicazione dellapostolo Paolo € accompagnata da
Spirito e da opere di potenza, cioé da azioni straordinarie; egli stesso esercita la
glossolalia!” e ha visioni. Le comunita riconoscono che lo Spirito & dato loro dalle
meraviglie che egli compie in mezzo a loro; fin dall’inizio del suo apostolato Paolo ha
grande stima di queste manifestazioni dello Spirito'®. E lui, infatti, che usa il termine
charisma nel senso di ‘dono personale’ per indicare I'efficacia della grazia divina e
I'azione dello Spirito nella diversificazione individuale'®. Di notevole rilievo anche la
pericope finale del vangelo di Marco (16,9-20); & noto che si tratta di un’appendice
redatta piu tardi rispetto al testo del vangelo giacché & assente nei piu antichi
manoscritti. Tuttavia, & importante perché in essa si afferma che il vero scopo della
resurrezione di Gesu Cristo consiste nella proclamazione dell’evangelo in tutto il
mondo; nello stesso tempo ci permette di allargare lo sguardo su un periodo della
storia di una comunita cristiana durante il quale si attribuiva un grande valore ai

carismi?. Lo stesso giudaismo a cavallo del | sec. a.e.v. e del | sec. d.e.v. conosceva

SF. Vouga, I cristianesimo delle origini, Claudiana, Torino 2001, pp. 33-52. Rinaldi, cit., pp. 236-244.

16 J. Moltmann, Lo spirito della vita. Per una pneumatologia integrale, Queriniana, Brescia 1994, p. 215; Congar,
cit., p. 378.

17 Termine specifico del Nuovo Testamento per indicare Darticolazione di un linguaggio ispirato non sempre
immediatamente comprensibile. Cfr. F. Lipparini, Parlare in lingue. La glossolalia da san Paolo a Lacan,
Carocci Editore, Roma 2012, pp. 66-71.

18 X. Leon-Dufour (a cura di), Dizionario di teologia biblica, Marietti, Torino 1976, col. 146.

19 L. Coenen - E. Beyreuther - H. Bietenhard, Dizionario dei concetti biblici del nuovo testamento, Edizioni
Dehoniane, Bologna 1976, p. 830. M. Affuso, Note di pneumatologia, in «Fedelta», 242 (1998) pp. 156-161. La
diffusa e costante dimensione carismatica nel cristianesimo del I secolo ¢ stata sottolineata anche da studiosi
come H. von Campenhausen, H. Kung e R. Bultmann; cfr. E. L. Hyatt, 2000 years of Charismatic Christianity.
a 2l1st century look at Church History from a Pentecostal/charismatic perspective, Hyatt International
Ministries, Dallas, Texas, 1998, pp. 7-10.

20F. Schweizer, Il vangelo secondo Marco, Paideia, Brescia 1971, pp. 399-400. Secondo una tradizione molto
incerta la pericope potrebbe risalire al presbitero Aristione (100 d.c.); ad ogni modo non la si puo datare oltre il
130-140. cfr. A. George - P. Grelot (a cura di), Introduzione al nuovo testamento, vol. 11, Borla, Roma 1976, pp.
66-68; A. Wikenhauser - J. Schimd, Introduzione al nuovo testamento, Paideia, Brescia 1981, pp. 260-264.

245

Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



fenomeni carismatici di tutto rispetto che non trovarono molto favore tra le fila

rabbiniche e finirono per essere avversati?'.

Le chiese delle origini, dunque, comprendevano sé stesse come chiese poste sotto
'azione dello Spirito santo e ripiene dei suoi doni; ma anche nel periodo
immediatamente successivo a quello degli scritti neotestamentari la spiritualita
pneumocarismatica continua ad essere attestata con regolarita da tutti i maggiori
documenti e dai piti importanti protagonisti del cristianesimo antico??. La Didaché e il
Pastore di Erma, nel tentativo di fissare criteri di discernimento, danno grande
importanza alla profezia e al ministero dei profeti; Clemente Romano ricorda ai Corinzi
che una effusione piena di Spirito santo era avvenuta su tutti loro e Ignazio di Antiochia
afferma, nella lettera ai Filadelfiesi, di poter contare sull’ispirazione diretta dello Spirito
santo mentre riconosce alla chiesa di Smirne un’abbondanza di carismi?*. Giustino
afferma chiaramente che ai suoi tempi c’erano uomini e donne che esercitavano i doni
dello Spirito di Dio e sia le liberazioni che le guarigioni erano considerati eventi in linea
con l'esercizio della fede; inoltre, nel descrivere lo svolgimento del culto cristiano, fa
trapelare un ambiente tipico delle chiese risvegliate e carismatiche. Policarpo, che
probabilmente aveva conosciuto qualcuno degli apostoli di prima generazione (quelli
che avevano visto Gesu), aveva regolarmente delle visioni rivelatrici come quella in
cui gli fu annunciato il martirio mentre era in preghiera; Ireneo di Lione in piu luoghi
delle sue opere afferma che ai suoi tempi la chiesa godeva di un’esperienza
carismatica molto vicina a quella di epoca neotestamentaria e molto diffusa era la
glossolalia®*. Altra figura importante di questo periodo & Melitone di Sardi, uno dei

personaggi piu importanti della cultura cristiana asiatica; in lui si sommava autorita

2! Filoramo, Menozzi, cit., pp. 38-40.

22 S. M. Burgess, Christian peoples of the Spirit, New York University Press, New York-London 2011, pp. 4-84.
Si tratta di un utile profilo storico della spiritualita carismatica attraverso i secoli corredato da antologie delle
relative fonti.

2 E. Prinzivalli, M. Simonetti, Seguendo Gesu: testi cristiani delle origini, Fondazione Lorenzo Valla -
Mondadori, 2 voll., Milano 2010 e 2015: vol. II, p. 319. A. Quacquarelli (a cura di), / padri apostolici, Citta
Nuova Editrice, Roma 1976, pp. 36-37; p. 284: «Quando un uomo che ha lo Spirito di Dio entra in una riunione
di uomini giusti, che hanno la fede dello Spirito di Dio, e ¢’¢ la preghiera della riunione di quegli uomini a dio,
allora I’angelo dello spirito profetico, che dimora in lui, riempie 1’'uomo e quell’uomo pieno dello Spirito santo
parla alla moltitudine come il Signore vuole. Cosi si manifesta lo Spirito divino».

24 i, p. 50, 131, 133, 163, 167; inoltre D. Grasso, I carismi nella storia. Teologia e prassi, Queriniana, Brescia
1982, pp. 89-103; Congar, cit., pp. 79-87; Hyatt, cit., pp.11-13. cfr. anche M. Simonetti, E. Prinizivalli,
Letteratura cristiana antica. Antologia di testi, vol. 1, Piemme, Casale Monferrato 1998, p. 223, 273, 401.
Eusebio attribuisce a Papia (vissuto nella prima meta del II secolo) la narrazione di molti fatti tipici della
spiritualita pneumocarismatica; cfr. E. Schweizer, /] vangelo secondo Marco, Paideia, Brescia 1971, p. 399.

246

Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



gerarchica e carismatica essendo insieme vescovo, profeta e asceta®. Un’ulteriore
testimonianza ¢ fornita dalle Odi di Salomone che costituiscono la piu antica raccolta
di poesie della letteratura cristiana e conservano una chiara dimensione di spiritualita
profetica e carismatica esprimendo, tra 'altro, una lode piena di gioia per I'azione dello
Spirito?S. Nell’Epistola di Barnaba si fa riferimento al ‘dono spirituale’ che i credenti
hanno ricevuto e molto probabilmente il battesimo € posto in relazione con i doni dello
Spirito?’.

Non c’e dubbio che il fenomeno carismatico piu significativo e controverso di questo
periodo fu il movimento montanista; esso si affermd in modo forte in Oriente e
sosteneva che la propria esperienza rappresentava linizio di una nuova era
caratterizzata da una grande manifestazione dello Spirito santo. Nato intorno alla meta
del Il secolo se ne discuteva ancora animatamente due secoli piu tardi; ad esso aderi
anche Tertulliano?®. Di Montano e del montanismo sappiamo solo quello che ci & stato
tramandato nei testi degli oppositori tranne le testimonianze di Tertulliano; & da notare
che non gli si contestava tanto il fatto di esercitare la profezia, quanto di aver instaurato
una nova prophetheia nel metodo e nel contenuto. Per la verita dai pochi oracoli
superstiti € difficile ricavare un atteggiamento diverso da quello ritenuto ortodosso;
infatti, una delle obiezioni decisive che veniva mossa a Montano e alle sue discepole
(Priscilla e Massimilla) era relativa alla completa identificazione del profeta con lo
Spirito divino da cui si sente pervaso e la sua totale adesione alla volonta del
medesimo: annullata la personalita del profeta & Dio stesso che parla in prima persona.
Ma tale ‘pretesa’ era del tutto in linea con quanto affermato da autori ortodossi come
Atenagora o Ippolito®®. Il montanismo non era una deviazione ‘eretica’, bensi una
specie di ‘movimento di risveglio’ (come ce ne saranno molti nella storia del

cristianesimo) che non pone grossi problemi teologico-dottrinali se non nella misura in

25 P. Schaff, History of the Christian Church, vol. 11, Hendrickson Publishers, Peabody (Massachussets) 1996, p.
736. Si tratta della ristampa della quinta edizione apparsa nel 1889 a New York. Inoltre, Simonetti, Prinzivalli,
Storia della letteratura cristiana antica, Piemme, Casale Monferrato 1999, p.73. 1d., Letteratura cristiana
antica, cit., p. 326.

26 vi, pp. 63-64.

27T F. Scorza Barcellona (a cura di), Epistola di Barnaba, Sei, Torino 1975, pp. 39-40, 79.

28 Tertulliano era convinto che il credente, una volta confessata la propria fede tramite il battesimo, dovesse
chiedere a Dio I’elargizione di una grazia specialissima costituita dalla distribuzione dei carismi. Cfr. G.
Bentivegna, Il battesimo nello Spirito santo. Testimonianze della Chiesa dei Padri, Edizioni RnS, Roma 1995,
p. 47.

2 Da non sottovalutare anche I’importanza che le donne avevano nel movimento per spiegare I’avversione ad esso.
Cfr. Simonetti, Prinzivalli, Letteratura cristiana antica, cit., pp. 206-211, 321, 433.

247
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



cui accentua alcuni aspetti della primitiva predicazione rischiando di amplificarli troppo
rispetto ad altri, come la parusia imminente ed una acuta proiezione escatologica e
millenaristica assai diffusa a quel tempo in Asia Minore3°. Ed & molto probabile che il
contributo di Tertulliano ad un primo abbozzo di teologia trinitaria in epoca antica sia
dovuto proprio allimpatto che I'esperienza montanista ebbe sull’evoluzione del suo
pensiero; cosicché da un’esperienza dello Spirito si passa ad una riflessione sullo
Spirito®!. Tuttavia, & con Origene che cominciamo a notare una riflessione organica
sullo Spirito con I'abbozzo di una pneumatologia strettamente legata alla cristologia e
una riflessione sull’'azione dello Spirito nel’economia salvifica, vale a dire nel rapporto

con la Scrittura e nella vita dei fedeli in cui lo Spirito effonde i suoi carismi*.

3 LA DIMENSIONE ESPERIENZIALE NELLA RIFLESSIONE PNEUMATOLOGICA
POST NICENA

Il concilio di Nicea mise un punto fermo alla discussione cristologica con la redazione
di un Credo che costitui il punto di partenza delle successive discussioni; infatti, nei
successivi sessant’anni le animosita non si placarono e si assistette a continui
rovesciamenti di fronte relativi alla prevalenza dell’'una o dell’altra fazione. Si dovette
aspettare il concilio di Costantinopoli del 381 per una definitiva affermazione della
concezione trinitaria in cui Padre, Figlio e Spirito vennero considerati della stessa
essenza; la novita riguardd proprio la piu ampia e circostanziata definizione della

natura dello Spirito santo che veniva considerato della stessa natura del Padre e del

30N. Erich, Was Montanism a Heresy?, «Pneumay, 1 (1984), pp. 67-78; inoltre George, Grelot, Introduzione al
Nuovo Testamento, cit., vol. V, pp. 167-168. Pare che Montano esercitasse anche la glossolalia; cfr. C.M. David,
I percorsi delle eresie. Viaggio nel dissenso religioso dalle origini all’eta contemporanea, Rusconi, Milano,
1998, pp. 63-64. Parliamo di ‘esperienze pneumocarismatiche’ perché non si caratterizzano solo per I’esercizio
dei carismi, ma anche per le connessioni relative all’escatologia, all’ispirazione e alla coscienza individuale di
Dio; cfr. R. Laurentin, Lo Spirito santo questo sconosciuto, Queriniana, Brescia, 1998, pp. 218-223. Si veda
anche Filoramo, Menozzi, Storia del cristianesimo, cit., pp. 192-194. Per quanto riguardo il fenomeno profetico
nella chiesa dei primi due secoli cfr. P. Romano (a cura di), /I profetismo da Gesu di Nazareth al montanismo,
«Ricerche Storico Bibliche», V (1993), n.1; si tratta della pubblicazione degli Atti del IV Convegno di Studi
Neotestamentari, Perugia, 12-14 settembre 1991. Inoltre, F. Pieri, La “Religione dello Spirito”. Appunti per la
revisione di un modello storiografico, in F. Pieri, F. Ruggero (a cura di), Il divino inquieto. Lo Spirito santo nelle
tradizioni antiche, Brescia 2018, pp. 87-99.

31 A lui si deve la pin compiuta e tempestiva riflessione pneumatologica nella chiesa latina probabilmente, ma non
ebbe seguito nei teologi posteriori i quali, forse, non vi dedicarono troppa attenzione per la preoccupazione
antimontanista; cfr. G. Bendinelli, 1/ dibattito sullo Spirito Santo in ambito latino prima di Agostino: Ilario,
Mario Vittorino, e De Trinitate pseudo atanasiono, in F. Pieri, F. Ruggero (a cura di), cit., pp.195-221. Si veda
anche M. Simonetti, Lo Spirito santo nella riflessione trinitaria del II e 11l secolo, in Ivi., pp. 74-84.

321, Perrone, La pneumatologia di Origene alla luce delle nuove Omelie sui Salmi, in Ivi, pp. 101-117.

248
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



Figlio; infatti afferma che noi crediamo «nello Spirito santo, che € Signore e da vita,
che procede dal Padre, che insieme al Padre e al Figlio deve essere adorato e
glorificato, che ha parlato per mezzo dei profeti». E molto probabile che questo
approdo fosse dovuto alla posizione degli pneumatomachi e alla risposta dei padri
cappadoci**; come gia era accaduto per la questione ariana, fu necessario uno sforzo
di riflessione teologica conseguente ad un movimento di pensiero eterodosso per

mettere qualche paletto dogmatico.

Anche sul versante occidentale, sia pure con evidenti limiti, si pud individuare qualche
abbozzo significativo di riflessione pneumatologica; tuttavia, quasi tutto il discorso &
circoscritto alla definizione trinitaria e al ruolo che lo Spirito svolge in tale definizione.
Sara tipico della pneumatologia occidentale un’oscillazione tra una corretta
affermazione cristocentrica della rivelazione di Dio e una deriva cristomonista che si
allontanava dall'equilibrio neotestamentario di logos e pneuma, ovvero tra Cristo e lo
Spirito e quindi tra cristologia e pneumatologia; cid ha provocato un’assimilazione
dell’azione dello Spirito a quella di Cristo e di conseguenza una ricapitolazione della

riflessione pneumatologica in quella cristologica*. Infatti,

la pneumatologia € una trattazione teologica esposta con discontinuita nella storia
della teologia latina. Scissa in differenti campi della sistematica & difficile da affrontare,
sia per il suo contenuto eterogeneo, sia perché si presenta come un trattato
frammentato e addirittura liminale della sistematica, marginale se comparata alle altre
parti della dogmatica che invece sono gia state stese secondo molte orditure.
Considerato parte fondamentale della trinitaria e della teologia spirituale, il trattato di
pneumatologia sembra stratificarsi nella teologia Ilatina costituendosi nella
sovrapposizione di piu argomenti, alcuni convergenti sui contenuti teologici riferiti alle
persone divine, altri discontinui, perché parcellizzati nelle diverse trattazioni:
nell’antropologia teologica o nella teologia della grazia, nella teologia delle virtu, nel

trattato sulla creazione e, infine, nellascetica e mistica. (...) La centralita

33 Come ¢ noto, dar conto di tutte le posizioni e le sfumature assunte dai vari contesti cristiani dopo Nicea ¢ cosa
ardua; ad esempio, gli pneumatomachi macedoni affermavano la fede nicena, ma negavano la divinita dello
Spirito; cfr. Hall, cit., p. 184.

3% A. Nugnes, Lo spirito “dono” da Ilario a Agostino. Un passaggio “fondativo” per la pneumatologia latina, in
V. Mauro (a cura di), Tempo dello Spirito. Questioni di pneumatologia, Edizioni Glossa, Milano 2020, pp.133-
162; P. Bua, /I Cristo nello Spirito, lo Spirito di Cristo. Una traccia di cristologia pneumatica, in Ivi, pp. 163-
212.

249
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



dell’ecclesiologia e la liminalita della pneumatologia hanno portato ad una
“trascuratezza” attorno al tema dello Spirito Santo. In realta, cio era espressione di un
atteggiamento radicatosi nella prassi argomentativa: lo Spirito Santo un tema
marginale, se non accessorio, ma non secondario, forse in alcuni casi scelto in modo

strumentale®.

Tra gli abbozzi della riflessione occidentale in tema di pneumatologia e una piu
compiuta e articolata organizzazione del discorso pneumatologico in prospettiva
sistematica da parte delle chiese orientali, continuava a sussistere una distanza
piuttosto significativa tra lex orandi e lex credendi relativamente ad una riflessione sullo
Spirito che significasse anche una riflessione sull’esperienza dello Spirito. Lo Spirito
era creduto e confessato, ma nulla era detto relativamente alla dimensione
esperienziale dell'azione dello Spirito e alla sua ricaduta nella vita dei credenti; eppure,
come gia prima di Nicea, tale dimensione continuava ad essere presente nella vita
delle chiese e continuava a creare difficolta di comprensione e accoglienza. | piu
importanti teologi del IV secolo toccano la questione carismatica e quindi
esperienziale, ma sembra che la loro intermittente attenzione sia legata ad interessi di
ragionamento strumentale in senso apologetico oppure in funzione cristologica
relativamente all'iniziazione cristiana; una riflessione che condurra in breve ad una
standardizzazione dei carismi e a forme di controllo sempre piu stretto*®. Cirillo di
Alessandria mostra di avere esperienza diretta dei carismi esercitati nei tempi
apostolici e ne aggiunge altri perché convinto che lo Spirito possa suscitare anche altre
funzioni secondo le necessita della Chiesa; Basilio di Cesarea crede che lo Spirito
compia azioni ordinarie e straordinarie; Atanasio mostra di credere nella profezia;
Giovanni Crisostomo pensa, invece, che ai suoi tempi non ci siano piu i carismi come
al tempo degli apostoli e si sofferma in alcune sue opere ad interrogarsi su questa
apparente cessazione carismatica per poi far intendere che qualche carisma (il
riferimento € alla glossolalia) € ancora esercitato ai suoi tempi. Simili testimonianze

reca llario di Poitiers®’. Analogamente per tutto questo periodo gli scrittori ecclesiastici

35 A.M. Putti, il Dio silenzioso. Il recupero della teologia nella tradizione latina del secondo millennio, in Ivi, p.
38.

36 K. McDonnell, G.T. Montague, Iniziazione cristiana e battesimo nello Spirito Santo. Testimonianze dei primi
otto secoli, Edizioni Dehoniane, Roma 1993, pp. 187-296.

37 Grasso, I carismi nella storia, cit., pp. 118-44. Al vescovo Martino vengono attribuiti molti miracoli nella
biografia di Sulpicio Severo cominciata quando il protagonista era ancora in vita; cfr. Simonetti, Prinzivalli,
Letteratura cristiana antica, cit., vol. II1, p. 322-333.

250
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



si confrontano spesso con il concetto di ‘battesimo con lo Spirito santo’ mostrando di
ritenere che esso fosse radicato in un chiaro insegnamento del Nuovo Testamento®.
Molti ‘Padri’ descrivono l'impatto con lo Spirito santo come datore di nuova forza a
carattere carismatico capace di creare anche una particolare fede. Cosi, ad esempio,
Cirillo di Gerusalemme distingue la fede dogmatica da quella carismatica donata dallo
Spirito ed in grado di far compiere cose che non sono nell’ordinario; Didimo il Cieco
lega I'esercizio dei carismi all’effusione dello Spirito e afferma che essi sono un
ornamento che abbellisce il cammino dei credenti. Interessante &€ anche la definizione
data da Gregorio Nazianzeno dell’effusione di Pentecoste qualificandola come “terza
nascita”; una nascita spirituale nuova che succederebbe alla seconda — quella del
battesimo che ha donato la remissione — la quale a sua volta aveva elevato la prima —
quella fisica — alla vita superna®. Tuttavia, questo ribollire di interesse e di riflessione
non comporta una significativa consapevolezza della dimensione esperienziale
dell’azione dello Spirito; anzi, I'introduzione nel Credo di Costantinopoli dell’articolo
ecclesiologico «(crediamo) nella chiesa una, santa, cattolica e apostolica», sembra
quasi un bilanciamento alle decisive affermazione sulla divinita dello Spirito fatte
immediatamente prima, quasi a voler indicare che ubi ecclesia ibi Spiritus, quindi
ricondurre sotto il controllo dell’autorita ecclesiastica I'azione dello Spirito. Ma sembra
che in alcuni circoli di dissenso rigorista in materia ecclesiastica ed ecclesiologica vi
fosse una certa dimensione esperienziale dello Spirito, come gia era avvenuto per il
montanismo®. Intanto, nascevano le grandi correnti monastiche con il loro ideale di
perfezione cristiana che spesso prendevano la forma di veri e propri movimenti come
il messalianismo che inizia nel V secolo e in varie versioni durera circa un millennio. Si
diffuse in vaste regioni dell'Oriente e le sue origini risalivano forse ad una corrente
della chiesa siriaca nata nel Il secolo. | messaliani (in greco ‘euchiti’) sostenevano un
rigido ideale ascetico con aperture mistiche in virtu della grandissima importanza data
alla preghiera (il termine siriaco ‘messaliano’ significa appunto ‘colui che prega’);
credevano nel dominio del diavolo e nel fatto che si potesse essere nelle condizioni di

doverne essere liberati, nonché nella possibilita di ricevere in maniera sensibile lo

38 Bentivegna, 1l battesimo nello Spirito santo, cit., pp. 37-123.

3 i, pp. 49-50.

4 E quanto riconosce uno studioso per nulla simpatizzante dei movimenti carismatici come J. Knox, [lluminati e
carismatici, Il Mulino, Bologna 1970, pp. 91-92. Ivi sono nominati i donatisti e anche i circoncellioni, forse una
variante dei donatisti ma piu intransigenti. Secondo qualche studioso la Nuova Profezia montanista attivava le
persone piu serie e che piu seriamente prendevano la vita cristiana; cfr. McDonnell, Montague, cit., p. 239.

251

Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



Spirito santo*'. Contro di loro arrivarono gli strali del concilio di Efeso nel 431 che li

defini «una setta, la pil empia di tutte»*2.

4 ESPERIENZA DELLO SPIRITO E RIFLESSIONE SULLO SPIRITO NEL
MEDIOEVO

Nel millennio trascorso tra la fine delletd antica e [linizio delleta moderna,
convenzionalmente indicata come eta medievale, non sembra che le questioni
teologiche che condussero al concilio di Nicea e caratterizzarono anche i due secoli
successivi avessero avuto qualche seguito; in sostanza, con l'affermazione delle
teologie ecclesiocentriche impegnate soprattutto a definire il rapporto tra potere
religioso e potere politico, interesse per il dogma cristologico e trinitario non si rinviene
eccezion fatta, forse, per le discussioni suscitate dal dualismo cataro e dalla
concezione gioachimita della storia**. Dimensione ben pitu ampia ebbe invece
'affermazione di una spiritualita pneumocarismatica che, come nei secoli del
cristianesimo pre e post niceno, era osteggiata quando non apertamente repressa e
non trovava spazio nella riflessione teologica. L’orbe cristiano durante il Medioevo
conobbe una notevole vitalita dei gruppi e dei movimenti pneumocarismatici; spesso
questi non si facevano scrupoli di rivolgere sferzanti critiche all’indirizzo di un clero
poco degno delle proprie funzioni. Cio, unito all’irrigidimento dei loro ideali, provocava
reazioni che fatalmente sfociavano in repressioni tali da non lasciare alcuna traccia
storica sufficiente**. Ricerche approfondite hanno rilevato che verso I'anno 1000 e
all'inizio dell’Xl secolo nasce in molti luoghi e paesi d’Europa un movimento religioso
la cui interpretazione crea grandi difficolta. E difficile ricostruire come nacque. In ogni

caso, si manifestd in opposizione alle strutture fin allora consolidatesi, ereditate

41 Tra le altre cose ai messaliani veniva rimproverato di dare ruoli di comando alle donne, stessa accusa rivolta ai
montanisti; cfr. Laurentin, cit., pp. 223-28; Simonetti, Prinzivalli, Storia della letteratura, cit., pp. 63, 370;
Congar, cit., p. 79. Sul contesto spirituale di questo periodo iniziale del messalianismo in Oriente si veda anche
S. Burns, The Fly on the Wings of the Spirit: Spiritual Experience in the Early Church, in «Jepta», 18 (1998),
pp. 116-30. Alcuni di loro davano un’importanza talmente elevata alla preghiera da arrivare a teorizzare
1’astensione da ogni lavoro; in piu sostenevano che fosse possibile o inevitabile la coabitazione, nei salvati, della
grazia e del peccato, una sorta di anticipazione del simu! iustus et peccator di Lutero. Cfr. L. Mortari (a cura di),
Vita e detti dei Padri del deserto, Citta Nuova, Roma, 2001, p. 293 nota 1.

42 G. Alberigo, Conciliorum Oecumenicorum Decreta, cit., p. 66.

43 Gioacchino da Fiore ebbe un ruolo fondamentale con la sua visione di una prossima eta dello Spirito; cfr. G.L.
Potesta, Vita di Gioacchino da Fiore, Laterza, Roma - Bari 2004.

“ Forse un’eco di questa temperie spirituale & rinvenibile nel Rituale Romano che ascrive a segni di possessione
diabolica parlare o capire una lingua sconosciuta (glossolalia?); citato in A. Anderson, An introduction to
pentecostalism, Cambridge University Press, Cambridge, 2004, p.22.

252
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



dall’epoca carolingia, e non solo alle strutture. Inoltre, hanno evidenziato dalle fonti il
concetto di carisma, ove carisma sta ad indicare l'interiore ed esteriore vivificazione
ad opera dello Spirito Santo: «Ad utilitatem vel suae salutis vel ecclesia

aedificationis»®.

Tale fenomeno suscitd un gran numero di iniziative che si esprimevano nella
costituzione di fondazioni ed istituzioni legate ad una marcata devozione per lo Spirito
santo®®; in questo contesto nell'ordine cistercense nacque e brilld I'astro di Gioacchino
da Fiore (1135-1202) che non solo condivise i fermenti pneumocarismatici del suo
tempo, ma elabord anche una teologia della storia ad orientamento pneumatologico
mettendo in discussione la tradizionale chiave di lettura cristocentrica che, di fatto, era
diventata un’ideologia per giustificare la situazione ecclesiastica del tempo
trasformandosi in una visione della storia ecclesiocentrica per la nota identificazione
che nel Medioevo si operava tra Cristo e la chiesa*’; come si sa il carattere profetico
del pensiero gioachimita incontrd molte opposizioni nel corso dei secoli, ma molti
hanno attinto ad esso per dare robustezza alle proprie aspettative di rinnovamento*.
Il quarto concilio lateranense del 1215 condanné le concezioni trinitarie gioachimite
esposte nella polemica con Pietro Lombardo in attesa di esaminare altri scritti di
Gioacchino che prudentemente I'abate non aveva ancora inviato alla curia; insieme ad
esse il concilio condanno anche la non meglio precisata dottrina di Almarico di Bene
«cuius mentem sic pater maendacii excaecavit, ut eius doctrina non tam haeretica
censenda sit, sed insanay. In che consisteva questa dottrina considerata insensata piu
che eretica? Le notizie che abbiamo degli almariciani sono scarse e frammentarie; si
sa solo che nel 1210 alcuni ex allievi di Almarico furono sottoposti ad un processo
canonico che fini con il rogo di una decina di loro, il carcere perpetuo per altri e
'esumazione dei resti del maestro lasciati poi in terra sconsacrata. Fu un fatto
drammatico che coinvolse persona dotate di elevata cultura i cui cardini di pensiero

poggiavano sulla convinzione di essere agli inizi di una nuova era religiosa, quella dello

4 K.A. Fink, Chiesa e papato nel Medioevo, 11 Mulino, Bologna, 1998, pp. 151-152. Vedi anche la nota 3 a pag.
179.

46 Laurentin, cit., pp. 251-58.

47 0. Kohler, La chiesa come storia, in Mysterium Salutis, vol. VIII, Queriniana, Brescia, 1977, p. 699-715.

4 Congar, cit., pp. 145-56; Filoramo, Menozzi, cit., vol. II, pp. 251-256. In quegli anni si arrivo perfino ad
ipotizzare una manifestazione al femminile dello Spirito santo: una donna-Cristo che avrebbe preannunciato
I’avvento degli ultimi tempi; cfr. ivi, pp. 290-295. Si veda a questo proposito la vicenda di Guglielmina detta la
Boema; cfr. G. Grado Merlo, Eretici ed eresie medievali, 11 Mulino, Bologna, 1989, pp. 115-118.

253
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



Spirito santo, caratterizzata dal superamento delle forme sacramentali della chiesa a

favore della conoscenza spirituale®.

Durante il Xlll secolo prendera sempre piu consistenza un filone eterodosso che in
qualche modo era stato inaugurato dagli almariciani e che verra poi globalmente
denominato movimento del Libero Spirito; questo movimento si caratterizzera in modo
polimorfo accogliendo varie esperienze difficilmente collegabili tra di loro. Tuttavia le
ricerche piu accreditate sull’argomento, hanno messo in evidenza che questo
movimento era promosso prevalentemente da laici e si rivolgeva contro lo strapotere
delle istituzioni ecclesiastiche e contro le pretese della scienza scolastica; in mezzo ad
esso si levano le voci dei carismatici e dei profeti per rivendicare la liberta dello Spirito

perché dov'é lo Spirito ivi & liberta®.

In Oriente, Simeone detto il Nuovo Teologo (949-1022) per tutta la vita tentd di
dimostrare che era possibile una teologia dell’esperienza spirituale; lottd contro quelli
che rifiutavano I'esperienza spirituale con il pretesto che la grazia di Dio € un dono
nascosto, invisibile e segreto. Al contrario, egli ripeteva che la presenza e l'ispirazione
dello Spirito santo sono normalmente oggetto di esperienza. La teologia propugnata
da Simeone era allo stesso tempo integralmente cristologica ed integralmente
pneumatologica®'. Questa linea di riflessione e di ricerca la si ritrova in una altro grande
nome della teologia orientale, Gregorio Palamas (1296-1359); egli riprendeva ed
affinava le idee proposte dal movimento esicasta che in quel tempo andava
riprendendo vigore. Le origini dellesicasmo (da hesychia che significa ‘pace’)
risalgono al IV secolo quando al centro della sua spiritualita vi era semplicemente la
ricerca della pace in Dio. Verso il VIl secolo questo concetto viene associato a quello
dellinvocazione del nome di Gesu come mezzo per conseguire la pace a cui nell’XI

secolo verra congiunta anche una particolare tecnica di respirazione®. Allo stesso

4 Ivi, pp. 69-74. Alberigo, cit., pp. 231-233.

50 Fink, cit., pp. 161-164.

31 Ricco di un’esperienza sensibile dello Spirito che non separava mai da una confessione cristocentrica della fede,
Simeone la qualificava come ‘seconda nascita’ e come ‘secondo battesimo’ proprio come faranno i risvegli
dell’eta moderna che parleranno di ‘seconda benedizione’ o ‘secondo conversione’; cfr. Laurentin, cit., pp. 229-
233; Congar, cit., pp. 111.

52 Laurentin, cit., pp.234-38; Filoramo, Menozzi, cit., vol. II, pp. 206-209. L’invocazione di Gesu che gli esicasti
praticavano consisteva nella ripetizione instancabile di formule quali: «Signore Gesu Cristo, Figlio di Dio, abbi

pieta di me!», oppure: «Gesu! Gesu! Gesu!». E interessante notare che tali formule invocative vengono
comunemente utilizzate dai pentecostali come introduzione alla loro ricerca di un’esperienza sensibile dello
Spirito santo.

254
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



movimento apparteneva Nicola Cabasilas (1319-1398) che, pur sviluppando una
visione piu sacramentalista, conserva alcune convinzioni fondamentali: I'esperienza
dello Spirito cambia completamente la vita e il non percepirlo & segno preoccupante;
lo Spirito parla dell’avvenire, scaccia i demoni, e libera dalle malattie per mezzo della

sola preghiera™.

Le testimonianze medievali mostrano come, soprattutto in Oriente, la riflessione sullo
Spirito é favorita da un’esperienza dello Spirito; oppure, come nel caso di Gioacchino
da Fiore, una seria riflessione sul senso della storia in teologia non pud essere
separata da una riflessione sullo Spirito che nella storia crea e guida la Chiesa

sostenendola nell’annuncio del vangelo.

5 LOGOS, PNEUMA E SCRITTURA NELLA RIFORMA PROTESTANTE

La Riforma non fu un fenomeno omogeneo perché allinterno di quel moto di
rinnovamento che percorse la cristianita del XVI secolo vi furono posizioni e
realizzazioni diverse e spesso molto distanti tra di loro al punto da indurre ad ipotizzare
che fossero state avanzate diverse proposte di riforme parallele; quella di Lutero e
quella di Zwingli, per esempio, (a cui piu tardi si aggiunse quella di Calvino e poi anche
di altri) finirono per separarsi in modo aspro per secoli. E mentre si consumava questo
confronto/scontro tra i due maestri, entrambi ne dovettero sostenere un altro su un
fronte diverso: quello aperto dagli anabattisti e dalla cosiddetta ‘riforma radicale’ o
‘popolare’ che contestarono metodi e contenuti della cosiddetta ‘riforma magistrale’ e
‘magisteriale’, vale a dire la Riforma vincente voluta essenzialmente da intellettuali

insieme e grazie al potere politico:

| riformatori radicali, cosi come altro nella Riforma, furono una
creazione di Martin Lutero — o, per meglio dire, Lutero e Filippo
Melantone crearono la Riforma radicale, cosi come crearono la dottrina
della Chiesa evangelica. Fatto ritorno a Wittenberg nel marzo del 1522
dall’esilio alla Wartburg, Lutero intraprese una strada autonoma nella
politica ecclesiastica e nella propria riflessione teologica. Le altre figure
della Riforma si trovarono di fronte tre possibilita: rimettersi
completamente all’autorita di Lutero (come fece, ad esempio, Filippo
Melantone); agire in maniera indipendente evitando una rottura
completa con Lutero (come dimostra il caso di Martin Butzer);
smarcarsi apertamente da Lutero. Coloro che optarono per

53 Laurentin, cit., pp. 239-40.

255
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



quest'ultima possibilita non furono un gruppo omogeneo né sul piano
dell'azione riformatrice né su quello dottrinale. Essi, tuttavia, furono
definiti come una singola entita negli scritti polemici di Lutero e
Melantone. Solo in questo senso indiretto la Riforma radicale fu un
fenomeno storico coeso*.

Insomma, gia agli albori del vasto e multiforme movimento culturale e religioso che noi
chiamiamo ‘Riforma’ si manifestarono i caratteri variegati e plurali di quel mondo
evangelico che nei secoli a venire avrebbe fatto della diversita il suo valore
fondamentale e la sua peculiarita: «Liberati dalla unificazione forzata sotto la coperta
dell’autorita gerarchica, e impegnati in quello che piu tardi fu chiamato libero esame
dell’autorita scritturistica, gli eredi della rivoluzione luterana andarono per vie differenti,

pur restandone tutti eredi legittimi»>>.

In generale la Riforma ‘magisteriale’ riconobbe l'importanza del concilio di Nicea e di
quelliimmediatamente successivi, sia pure vincolandone le decisioni alla verifica della
Scrittura che era considerata l'unica autorita in materia di formulazione dottrinale;
diversamente andarono le cose sul versante ‘radicale’ all’interno del quale maturarono
posizioni anti nicene sulla scorta di posizioni antitrinitarie che rimettevano in
discussione le formulazioni cristologiche e trinitarie dei primi concili®®. Il filone
antitrinitario piu robusto si sviluppo in alcuni settori dell’anabattismo che, come € noto,
fu un movimento molto ampio e composito con posizioni talvolta piuttosto differenziate
al proprio interno; spesso, anzi, la discussione sui temi dottrinali vedeva accese
dispute interne, come avvenne proprio sulla questione trinitaria nell’esperienza
anabattista italiana, breve ma piuttosto intensa®’. In questa cornice maturd una
riflessione pneumatologica che sembrava aprire ad una piu ampia comprensione
dell’'esperienza dello Spirito; accanto al supremo principio del sola Scriptura sembrava
farsi strada una decisa formulazione della sovranita dello Spirito e della sua azione.
Lutero affermava che non solo voleva la Scrittura regina, ma voleva che fosse capita
attraverso sé stessa e il suo Spirito; Calvino riteneva che nessuno potesse riposare
con fermezza nella Scrittura se non chi € educato dallo Spirito santo e che, anzi, essa
comincia a toccarci solo quando nei nostri cuori € suggellata dallo Spirito; per Zwingli

4 J.M. Stayer, Lutero e i riformatori radicali, in A. Melloni (a cura di), Lutero. Un cristiano e la sua eredita 1517-
2017, vol. I, 11 Mulino, Bologna 2017, p. 375.
55 S. Nitti, Lutero, Salerno Editrice, Roma 2017, p. 270 -271.
56 S, Cavallotto, Il concilio di Nicea nei protestantesimi del XVI secolo, in «Parallelus», 15 (2024), pp.495-552.
57U, Gastaldi, Storia dell’anabattismo/2 da Munster ai giorni nostri, Claudiana, Torino 1981, pp. 531-590.
256

Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



il dono dello Spirito & il motore delle riforme. Sulla base di una serie di testimonianze
bibliche il riformatore di Zurigo dimostra che non l'intelligenza delluomo né I'autorita
ecclesiastica possono accedere alla Parola di Dio, ma solo la luce dello Spirito santo:
essa € condizione necessaria e sufficiente. Per lui Parola di Dio & da un lato la Scrittura
biblica, ma in senso stretto € cid che proviene dallo Spirito e la possibilita del’'uomo di
accedere a questa rivelazione diretta € garantita dal suo essere imago Dei. |l pensiero
del riformatore é attraversato da una forte vena pneumatologica che si innesta senza
problemi sul fondamento del sola Scriptura. Il dono di comprendere ed annunciare la
Parola di Dio & elargito a tutti i credenti; a chi gli obiettava che senza un’istanza
magisteriale chiunque puo distorcere la Bibbia a suo piacimento egli rispondeva che
lo Spirito di Dio non fa mancare la propria assistenza a quelli che sono meno provvisti
di mezzi e percio piu attenti alla Sua guida’®®. Tuttavia, questa riflessione non consenti
di aprire un dialogo con quei filoni di spiritualita che si distinsero per il loro costante
richiamo allo Spirito santo; nelle idee da loro professate si adombravano antiche
esigenze pneumatologiche mai soddisfatte dalla teologia occidentale e che ora
venivano nuovamente sollecitate dall’affermazione della centralita delle Scritture

bibliche affermata dai grandi riformatori*°.

Nel pullulare delle poliedriche iniziative legate al movimento riformatore & ben
individuabile un filone di spiritualita pneumocarismatica che non ebbe vita facile (al pari
degli altri movimenti di dissenso sorti in questo periodo) e i cui esponenti furono definiti
in modo adiaforo ‘esaltati’ (in tedesco schwarmer). Tutti i movimenti che espressero
dissenso rispetto alla riforma magistrale e magisteriale attribuirono un’importanza
fondamentale all’azione dello Spirito santo che ponevano al centro dell’esperienza
cristiana, sia individuale che comunitaria®. Il confronto fu aspro e le aperture della
prima ora fatte dai grandi protagonisti del movimento riformatore su questo versante
man mano si affievolirono in una rigida e inerte formulazione dottrinale che legava lo
Spirito a Cristo con l'intenzione di legarlo alla Parola intesa come testimonianza

esterna, quindi alla Scrittura; Calvino affermava che «quando ci viene insegnato di

38 R. Bertalot, Per dialogare con la Riforma, Vicenza 1989, pp. 45-47; V. Subilia, “Sola Scriptura”. Autorita della
Bibbia e libero esame, Torino 1975, pp. 13-16; F. Ferrario, La «Sacra Ancoray. Il principio scritturale nella
Riforma zwingliana (1522-1525), Torino 1993, p. 52, 62-65.

%9 Filoramo. Menozzi, cit., vol. III pp. 470-75; D. Christie -Murray, I percorsi delle eresie, Rusconi, Milano 1998,
p- 176, 224.

60 J. Macek, La riforma popolare, Sansoni, Firenze 1973, pp. 1-3; Gastaldi, cit., pp. 7-35. L. Felici, La Riforma
protestante nell’Europa del Cinquecento, Carocci editore, Roma 2016, pp. 126-131.

257
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



credere nello Spirito Santo ci &€ pure comandato di attendere da lui quel che gli viene
attribuito nella Scrittura»®', ma risultava poi piuttosto complicato per i riformatori
accogliere una spiritualita carismatica che nella fanérosis tou pnéumatou®?, cioé nella
manifestazione delle azioni pneumatiche, trovava alcune attribuzioni fondamentali che
la Scrittura riferisce allo Spirito: vale a dire un’esperienza sensibile della sua azione
nellindividuo e nella Chiesa. Insomma, la debolezza intrinseca delle affermazioni dei
primi concili circa la persona e I'opera dello Spirito santo riaffiorava anche nel pensiero
dei riformatori che teologizzavano sullo Spirito, ma non riuscivano a comprendere o
ad accettare la sua azione in termini di azione carismatica. A queste proiezioni
teologiche si aggiungevano quelle dei cosiddetti ‘spirituali’ che avevano importanti
ricadute sull’'ecclesiologia e percio furono considerati pericolosi da tutti quanti gli altri,

cattolici compresi®’.

L’incertezza della riflessione pneumatologica in realta favori un’avversione mai sopita
al dogma cristologico, cosi come formulato da Nicea. L’amore per la ricerca biblica
poggiata su principi umanistici che tanto aveva significato per I'avvio e I'espansione
della Riforma si uni a motivi razionalisti che ben presto condussero a convinzioni e
teologie antitrinitarie; il caso di Michele Serveto e dei fratelli Sozzini furono emblematici
di un cristianesimo che intendeva mettere in questione I'ecclesiocentrismo fondato su
un cristomonismo da cui neppure i riformatori erano riusciti a liberarsi. Mettere in
discussione la divinita di Cristo significava togliere il fondamento principe alla divinita
della Chiesa esautorandola del potere che nei secoli era andata attribuendosi; in
mancanza di una chiara teologia che facesse chiarezza in senso pneumatologico sul
rapporta tra Cristo, Spirito e Chiesa tali posizioni sembravano I'unica via praticabile al

dissenso pur nelle diverse sfumature dei singoli teologi®.

6 | PENTECOSTALI E IL CREDO NICENO

1 G. Calvino, 1l Catechismo di Ginevra del 1537, a cura di V. Vinay, Claudiana, Torino 1983, p. 42.

62 ’espressione ¢ paolina e si trova nella prima lettera ai Corinzi 12,7.

83 Filoramo, Menozzi cit., vol. I11, pp. 469-492.

64 La letteratura al riguardo ¢ numerosa, mi limito a rimandare ad alcune ricerche significative; cfr. D. Cantimori,
Eretici italiani del Cinquecento, Einaudi, Torino 2002, pp. 42-61; M. Firpo, Antitrinitari nell’Europa orientale
del ‘500, La Nuova Italia Editrice, Firenze 1977, pp. 137-167.

258
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



Il pentecostalesimo ha una storia recente, ma un lungo passato; in senso strettamente
storico nasce all'inizio del Novecento con una dinamica che viene variamente
interpretata®, ma la sua spiritualita affonda le radici nella pit antica tradizione cristiana
connotata in senso pneumatico e carismatico, per la sottolineatura e la rivendicazione
costante di un’esperienza sensibile dell’azione dello Spirito nellindividuo e nella
comunita. Si connota, quindi, come un movimento di risveglio cristiano che, sul piano
teologico, propone la riscoperta di aspetti dimenticati della testimonianza apostolica;
in particolare, intende riaffermare I'importanza dell’esperienza dello Spirito in senso
individuale e comunitario come aspetto fondamentale dell’iniziazione e della vita
cristiana. | pentecostali furono definiti e si definirono tali per il richiamo costante e
decisivo all’evento di Pentecoste cosi come narrato nel capitolo 2 degli Atti degli
apostoli; per loro tale evento € posto a fondamento dell’autocomprensione della
Chiesa come istituzione dipendente solo dall’azione dello Spirito santo. Il vento, il
fuoco, le lingue diverse in quel testo sono ritenuti eventi metaforici che esprimono «il
fatto che Dio diventa esperienza. Non €& la prima volta, ma qui accade alla grande
coinvolgendo un’intera comunita. Dio non & solo pensato, detto, confessato, lodato
oppure anche negato, rifiutato, bestemmiato, no, qui ora Dio viene sperimentato.
Come vento e come fuoco e come parola liberata: Dio diventa esperienza! Pentecoste
significa che si pu6 fare I'esperienza di Dio»%®. Cid comportava e comporta la
sottolineatura di una priorita della pratica (culto, missione, testimonianza, devozione,
ecc.) sulle formulazioni dogmatiche; I'avversione alle definizioni formali delle verita di
fede derivava dal carattere decisamente antiistituzionale che il pentecostalesimo delle
origini aveva assunto e questa postura comportava l'avversione a tutto cido che di
istituzionale accompagnava le chiese stabilite come il credo classico, la confessione
di fede, l'organizzazione ecclesiastica, l'ordinazione al ministero, la liturgia
formalizzata, la formazione teologica. Un atteggiamento che gli attird critiche ed
opposizioni, quando non vere e proprie persecuzioni. Tuttavia, le maggiori
denominazioni pentecostali nate nei primi decenni del Novecento adottarono

confessioni di fede per fissare il loro credo, soprattutto riguardo all’articolo relativo

65 S. M. Burgess, E. Van Der Maas (a cura di), International Dictionary of Pentecostal Charismatic Movements,
Zondervan, Grand Rapids (Michigan) 2003, pp. 397-405.

% P. Ricca, La Pentecoste e le genti, in AA.VV., Riempiti di Spirito Santo si misero a parlare in altre lingue.
Verso la comunione dei popoli, Atti della XXXII Sessione di formazione ecumenica organizzata dal Segretariato
Attivita Ecumeniche (SAE), La Mendola (Trento) 23-31 luglio 1994, Roma 1995, p. 54.

259
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



I'esperienza dello Spirito attraverso la glossolalia (battesimo con lo Spirito santo) e gli
altri carismi (in particolare guarigioni, liberazioni e profezia); cid comportd una
sostanziale adesione ai dogmi storici del cristianesimo, come il simbolo niceno-
costantinopolitano, anche se tale adesione non fu formalmente affermata a parte
qualche eccezione®’. Anche i pentecostali italiani nel 1927, a seguito di un convegno
svoltosi a Niagara Falls, adottarono una confessione di fede in linea con la tradizione
cristiana nicena®. E probabile che I'adesione maggioritaria alla teologia trinitaria
classica fosse dovuta anche al fatto che tutti i pentecostali delle origini provenivano da

chiese che, in modo piu 0 meno palese, confessavano il Dio triuno.

Ad ogni modo, quasi subito i pentecostali dovettero considerare I'importanza delle
definizioni dogmatiche e dottrinali che inevitabilmente si legavano alle pratiche della
fede. Infatti, quasi sul nascere, il pentecostalesimo fu interessato da una notevole
disputa sulla pratica battesimale che impose un chiarimento dogmatico di natura
cristologico e trinitario, percio una presa di posizione rispetto al credo di Nicea e oltre.
La questione sorse in occasione dei raduni pentecostali che trail 1913 e il 1914 diedero
vita alle Assemblies of God, prima denominazione pentecostale propriamente detta;
tale denominazione nasceva anche sullonda di una necessita dottrinale relativa al
chiarimento del rapporto che il battesimo con lo Spirito santo aveva con l'opera
espiatrice di Gesu Cristo, questione posta con forza da William Durham, pioniere
pentecostale delle origini formato ed ordinato ministro nelle chiese battiste®. In questa
complessa cornice organizzativa e dottrinale un predicatore, Robert Edward McAlister,
spieg0 che gli apostoli battezzarono nel nome del Signore Gesu Cristo (cosa attestata
nel libro degli Atti degli apostoli) anziché usare la formula battesimale di Matteo 28,19

perché essi ritenevano che quella espressione fosse I'equivalente cristologico della

7' V. Ciciliot, Oltre la controversia sul filioque e i simboli di fede. La comparsa del cristianesimo pentecostale,
carismatico e non-denominazionale, in «Conciliumy», 1 (2025), pp. 88-99. Per una posizione ufficiale espressa
in sede ecumenica cfr. G. Cereti, F.J. Puglisi (a cura di), Enchiridion Oecumenicum, vol. VII, Edizioni
Dehoniane, Bologna, 2006, p. 1438- 1439.

68 C. Napolitano (a cura di), I pentecostali in Italia. Letture, prospettive, esperienze, Claudiana, Torino 2021, p.
109. L’affermazione della fede trinitaria & riscontrabile in modo chiaro nell’innologia pentecostale; il che non
sorprende vista la loro predilezione per la lex orandi rispetto alla lex credendi.

% La questione posta da Durham ebbe vasta risonanza e influenzo in modo considerevole il pentecostalesimo delle
origini provocando una frattura che sostanzialmente non si € piu sanata; questa posizione fu sintetizzata con la
formula finished work e intendeva affermare che il battesimo con lo Spirito santo seguisse immediatamente
I’accoglimento della grazia divina senza la necessita di passare attraverso uno stadio preparatorio, come invece
sosteneva la corrente di matrice metodista (holiness) che riteneva la santificazione necessaria per accedere al
battesimo con lo Spirito. Cfr. Anderson, cit., pp. 39-51.

260
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



formula matteana. Tale interpretazione fu adottata ed estremizzata da altri predicatori,
in particolare da Frank Ewart, i quali affermarono che I'unica formula battesimale valida
era quella indicata negli Atti degli apostoli e quindi chi era stato battezzato con la
formula matteana doveva essere ribattezzato perché il suo battesimo non era valido.
Tale prospettiva dottrinale diede vita alla corrente pentecostale oneness’™. Questa
costituisce, in realta, la terza corrente del pentecostalesimo delle origini dopo la
corrente derivata dal movimento di santita e quella derivata dal movimento teologico
del finished work legato al pastore Durham; si tratta, come per le altre correnti
pentecostali, di un’articolazione del pentecostalesimo complessa e diversificata.
Secondo qualche statistica accreditata ad essa aderirebbero globalmente 30 milioni di

persone di cui il 40% neri, il 30% asiatici, il 20 per cento ispanici e solo il 9 % bianchi’'.

Alle origini i pentecostali partivano tutti dal presupposto che solo Dio possa impartire
Dio; percid solo Gesu, in quanto Dio incarnato, poteva impartire lo Spirito. A partire da
questo principio i pentecostali oneness sostenevano che il battesimo nel nome di Gesu
rispondeva meglio al corollario teologico secondo cui egli svolgesse un ruolo
fondamentale nell’impartire lo Spirito. In realta, questa posizione creava una tensione
sulla comprensione del battesimo con lo Spirito santo; per i pentecostali oneness esso
si identifica con la rigenerazione (che é sia santificante che rafforzante), mentre per i
pentecostali ‘triunitari’ diventa un’esperienza post conversione di potenza per la
testimonianza. Entrambi le posizioni mettono in risalto la presenza e la potenza dello
Spirito santo nella vita, soprattutto evidente in doni spirituali straordinari, come |l
parlare in lingue, la guarigione divina e le espressioni profetiche, utili per un culto
comunitario potenziato e per la missione globale. Il battesimo dello Spirito aveva un
focus cristologico e un orizzonte escatologico, ma rimaneva la preoccupazione
dottrinale centrale dei primi pentecostali. Si potrebbe dire che per i pentecostali la cosa
piu importante non era la formulazione dottrinale della trinita, ma I'esperienza della

trinita’. Tuttavia, da queste premesse per i pentecostali oneness scaturi un’avversione

70'S. M. Burgess, E. Van Der Maas, cit., pp.936-938. Una presentazione accurata della posizione oneness si trova
in D.A. Reed, Oneness Pentecostalism: Problems and Possibilities for Pentecostal Theology, in «Journal of
Pentecostal Theology», 1 (1997), pp. 73-93.

"I' M. Wilkinson (a cura di), Brill’s Encyclopedia of global pentecostalism, Brill, Leiden-Boston 2021, pp. 476-
478.

2 K. Warrington, Pentecostal theology. A theology of encounter, t&t clark, New York 2008, pp. 28-33. Si potrebbe
affermare che ’insistenza su due principi fondamentali della loro spiritualita, la nuova nascita e il battesimo con
lo Spirito santo, comporta una seria comunione personale con il Figlio e con lo Spirito. E nell’economia della
koinonia che si puo intendere il modo in cui i pentecostali confessano la loro fede trinitaria; cfr. V.-M.

261

Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



dichiarata al credo di Nicea ed una posizione che si ando attestando su «qualcosa di
simile a una cristologia nestoriana al servizio di una teologia monarchica, in cui il Cristo
umano poteva relazionarsi interattivamente con l'unico Dio che & sia onnipresente che
incarnato in lui». Per loro «il Credo niceno-costantinopolitano non & radicato nelle
Scritture ebraiche o nell'insegnamento di Gesu e degli Apostoli, ma piuttosto nella
filosofia ellenistica primitiva e, successivamente, nella graduale conversione del

cristianesimo al paganesimo dopo Costantino»’>.

La discussione tra pentecostali oneness e pentecostali triunitari fu aspra e provoco
una frattura che spinse i primi ai margini del mondo pentecostale; a loro volta
tacciarono di apostasia gli altri pentecostali e gli altri cristiani che accettavano il credo
niceno-costantinopolitano; solo nel 2000, a seguito dellimpegno della Society for
Pentecostal Studies nata nel 1970 negli Stati Uniti, si comincid ad imboccare la via del
dialogo; si capi che ancora una volta la questione, cosi come nell’antichita, era
imperniata sulla comprensione dell'articolo cristologico e lasciava in ombra quello
pneumatologico, nonostante la loro spiritualita traesse origine da una potente
affermazione dell’esperienza dello Spirito come dimensione decisiva della vita
cristiana. In realta, anche i pentecostali oneness sostengono la sostanza delle
affermazioni nicene con l'insistenza sulla divinita di Cristo nella sua corporeita, anche
se inquadrata in una concezione unitaria della divinita sulla scorta che di questa ha la
visione dell’antico testamento. E opinione di diversi osservatori che un dialogo pit
serrato e disponibile con questa componente del mondo pentecostale potrebbe
condurre ad una maggiore comprensione delle posizioni che sono state estremizzate
dall’una e dall’altra parte per ragioni storiche e che non hanno permesso di condurre

la discussione in modo sereno giungendo a reciproche scomuniche’.

Sommario
1. Introduzione
2. L’afflato dello Spirito nel cristianesimo preniceno

3. La dimensione esperienziale nella riflessione pneumatologica post nicena

Karkkainen, Toward a Pneumatological Theology, University Press of America, Lanham, Maryland 2002, pp.
99-103.

3 F.D. Macchia, The Oneness-Trinitarian Pentecostal Dialogue: Exploring the Diversity of Apostolic Faith, in
«The Harvard Theological Review», 3 (2010), pp. 329-340. La traduzione del testo nel virgolettato ¢ mia.

™ Ivi, pp. 340-349.

262
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



4. Esperienza dello Spirito e riflessione sullo Spirito nel medioevo
5. Logos, Pneuma e Scrittura nella Riforma protestante

6. I pentecostali e il credo niceno

BIBLIOGRAFIA

Alberigo G. et alii (a cura di), Conciliorum Oecumenicorum Decreta, EDB, 2013.

Anderson A., An introduction to pentecostalism, Cambridge University Press, Cambridge,
2004.

Bentivegna G., Il battesimo nello Spirito santo. Testimonianze della Chiesa dei Padri, Edizioni
RnS, Roma 1995.

Bendinelli G., Il dibattito sullo Spirito Santo in ambito latino prima di Agostino: llario, Mario
Vittorino, e De Trinitate pseudo atanasiono, in F. Pieri, F. Ruggero (a cura di), Il divino
inquieto. Lo Spirito santo nelle tradizioni antiche, Brescia 2018.

Bertalot R., Per dialogare con la Riforma, Vicenza 1989.

Bua P., Il Cristo nello Spirito, lo Spirito di Cristo. Una traccia di cristologia pneumatica, in V.
Mauro (a cura di), Tempo dello Spirito. Questioni di pneumatologia, Edizioni Glossa, Milano
2020.

Buonaiuti E., Storia del cristianesimo, Newton & Compton editori, Roma 2002.

Burgess S.M, Van Der Maas E. (a cura di), International Dictionary of Pentecostal Charismatic
Movements, Zondervan, Grand Rapids (Michigan) 2003.

Burgess S.M., Christian peoples of the Spirit, New York University Press, New York-London
2011.

Burigana R., Nicea. La storia e 'attualita del concilio di Nicea, in «Parallelus», 15 (2024).

Burns S., The Fly on the Wings of the Spirit: Spiritual Experience in the Early Church, in
«Jeptay, 18 (1998).

Calvino G., Il Catechismo di Ginevra del 1537, a cura di V. Vinay, Claudiana, Torino 1983.
Cantimori D., Eretici italiani del Cinquecento, Einaudi, Torino 2002.
Cavallotto S., Il concilio di Nicea nei protestantesimi del XVI secolo, in «Parallelus», 15 (2024).

Cereti G., Puglisi F.J. (a cura di), Enchiridion Oecumenicum, vol. VII, Edizioni Dehoniane,
Bologna, 2006.

Christie -Murray D., | percorsi delle eresie, Rusconi, Milano 1998.

Ciciliot V., Oltre la controversia sul filioque e i simboli di fede. La comparsa del cristianesimo
pentecostale, carismatico e non-denominazionale, in «Concilium», 1 (2025).

Coenen L.- Beyreuther E.- Bietenhard H., Dizionario dei concetti biblici del nuovo testamento,
Edizioni Dehoniane, Bologna 1976.

Congar Y., Credo nello Spirito santo, Queriniana, Brescia 1998.

David C.M., | percorsi delle eresie. Viaggio nel dissenso religioso dalle origini all’eta
contemporanea, Rusconi, Milano, 1998.

Erich N., Was Montanism a Heresy?, «Pneuman, 1 (1984).

Estep W.R,, La verita € immortale. La storia del movimento anabattista, Casa Editrice Battista,
Roma 1971.

Felici L., La Riforma protestante nell’Europa del Cinquecento, Carocci editore, Roma 2016.

263
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



Ferrario F., La «Sacra Ancora». Il principio scritturale nella Riforma zwingliana (1522-1525),
Torino 1993.

Filoramo G., Menozzi D. (a cura di), Storia del cristianesimo, voll. I-IV, Edizione CDE, Milano
1998.

Fink K.A., Chiesa e papato nel Medioevo, |l Mulino, Bologna, 1998.

Firpo M., Antitrinitari nel’Europa orientale del ‘500, La Nuova ltalia Editrice, Firenze 1977.
U. Gastaldi, Storia dell'anabattismo/2 da Munster ai giorni nostri, Claudiana, Torino 1981
George A., Grelot P. (a cura di), Introduzione al nuovo testamento, vol. I, Borla, Roma.
Grado Merlo G., Eretici ed eresie medievali, 1| Mulino, Bologna, 1989.

Grasso D., I carismi nella storia. Teologia e prassi, Queriniana, Brescia 1982.

Hall S. G., La chiesa dei primi secoli, vol. |, Claudiana, Torino 2007.

Hyatt E.L., 2000 years of Charismatic Christianity. a 21st century look at Church History from
a Pentecostal/charismatic perspective, Hyatt International Ministries, Dallas, Texas, 1998.

Karkkainen V.-M., Toward a Pneumatological Theology, University Press of America, Lanham,
Maryland 2002.

Kelly J.N.D., Il pensiero cristiano delle origini, Edizioni Dehoniane, Bologna 1984.

Knox J., llluminati e carismatici, Il Mulino, Bologna 1970.

Kohler O., La chiesa come storia, in Mysterium Salutis, vol. VIII, Queriniana, Brescia, 1977.
Laurentin R., Lo Spirito santo questo sconosciuto, Queriniana, Brescia, 1998.

Leon-Dufour X. (a cura di), Dizionario di teologia biblica, Marietti, Torino 1976.

Lipparini F., Parlare in lingue. La glossolalia da san Paolo a Lacan, Carocci Editore, Roma
2012.

M. Affuso, Note di pneumatologia, in «Fedelta», 242 (1998).

Macchia F.D., The Oneness-Trinitarian Pentecostal Dialogue: Exploring the Diversity of
Apostolic Faith, in «The Harvard Theological Review», 3 (2010).

Macek J., La riforma popolare, Sansoni, Firenze 1973.

McDonnell K., Montague G.T., Iniziazione cristiana e battesimo nello Spirito Santo.
Testimonianze dei primi otto secoli, Edizioni Dehoniane, Roma 1993.

Moltmann J., Lo spirito della vita. Per una pneumatologia integrale, Queriniana, Brescia 1994.
Mortari L. (a cura di), Vita e detti dei Padri del deserto, Citta Nuova, Roma, 2001.

Napolitano C. (a cura di), I pentecostali in ltalia. Letture, prospettive, esperienze, Claudiana,
Torino 2021.

Nitti S., Lutero, Salerno Editrice, Roma 2017.

Nugnes A., Lo spirito “dono” da llario a Agostino. Un passaggio ‘“fondativo” per la
pneumatologia latina, in V. Mauro (a cura di), cit.

Perrone L., La pneumatologia di Origene alla luce delle nuove Omelie sui Salmi, in F. Pieri, F.
Ruggero (a cura di), cit.

Pieri F., La “Religione dello Spirito”. Appunti per la revisione di un modello storiografico, in F.
Pieri, F. Ruggero (a cura di), cit.

Potesta G.L., Vita di Gioacchino da Fiore, Laterza, Roma - Bari 2004.

Prinzivalli E., Nicea tra politica imperiale e legislazione canonica ecclesiale, in «Apulia
Theologica», 10/2 (2024).

Prinzivalli E., Simonetti M., Seguendo Gesu: testi cristiani delle origini, Fondazione Lorenzo
Valla - Mondadori, 2 voll., Milano 2010 e 2015.

264
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



Putti A.M., il Dio silenzioso. Il recupero della teologia nella tradizione latina del secondo
millennio, in V. Mauro (a cura di), cit.

Quacquarelli A. (a cura di), I padri apostolici, Citta Nuova Editrice, Roma 1976.

Reed D.A., Oneness Pentecostalism: Problems and Possibilities for Pentecostal Theology, in
«Journal of Pentecostal Theology», 1 (1997).

Ricca P., La Pentecoste e le genti, in AA.VV., Riempiti di Spirito Santo si misero a parlare in
altre lingue. Verso la comunione dei popoli, Atti della XXXII Sessione di formazione
ecumenica organizzata dal Segretariato Attivita Ecumeniche (SAE), La Mendola (Trento) 23-
31 luglio 1994, Roma 1995.

Rinaldi G., Cristianesimi nell’antichita. Sviluppi storici e contesti geografici (Secoli I-VIll),
Edizioni GBU, Chieti 2008.

Romano P. (a cura di), Il profetismo da Gesu di Nazareth al montanismo, «Ricerche Storico
Bibliche», V (1993), n.1.

Schaff P., History of the Christian Church, vol. ll, Hendrickson Publishers, Peabody
(Massachussets) 1996.

Schweizer E., Il vangelo secondo Marco, Paideia, Brescia 1971.
Scorza Barcellona F. (a cura di), Epistola di Barnaba, Sei, Torino 1975.

Simonetti M., Lo Spirito santo nella riflessione trinitaria del Il e Ill secolo, in F. Pieri, F. Ruggero
(a cura di), cit.

Simonetti M., Prinizivalli E., Letteratura cristiana antica. Antologia di testi, vol. |, Piemme,
Casale Monferrato 1998.

Id., Storia della letteratura cristiana antica, Piemme, Casale Monferrato 1999.

Stayer J.M., Lutero e i riformatori radicali, in A. Melloni (a cura di), Lutero. Un cristiano e la sua
eredita 1517-2017, vol. |, Il Mulino, Bologna 2017.

Subilia V., “Sola Scriptura”. Autorita della Bibbia e libero esame, Torino 1975.

Testa R.L., In viaggio verso Nicea. Costantino tra pagano, donatisti e ariani, in «Apulia
Theologica», 10/2 (2024).

Vouga F., Il cristianesimo delle origini, Claudiana, Torino 2001.
Warrington K., Pentecostal theology. A theology of encounter, t&t clark, New York 2008.
Wikenhauser A., Schimd J., Introduzione al nuovo testamento, Paideia, Brescia 1981.

Wilkinson M. (a cura di), Brill's Encyclopedia of global pentecostalism, Brill, Leiden-Boston
2021.

Wipszycka E., Storia delle Chiesa nella tarda antichita, Bruno Mondadori, Milano 2000.

265
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265



