
 
Volume 16 – Número 39 

 

1700º ANO DO CONCÍLIO DE NICÉIA E 60º ANO DO ENCERRAMENTO DO 
CONCÍLIO VATICANO II DOSSIÊ Nº 2 

 
doi: 10.25247/paralellus.2025.v16n39.p239-265 

 
 

239 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

Esta obra está licenciada sob uma licença Creative Commons  
Enviado: 07-2025 * Aprovado: 12-2025 

 

CREDO NELLO SPIRITO SANTO: UNA LETTURA PENTECOSTALE 

DEL CONCILIO DI NICEA E DEI SUOI EFFETTI 

CREIO NO ESPÍRITO SANTO: UMA INTERPRETAÇÃO PENTECOSTAL DO 

CONCÍLIO DE NICÉIA E SEUS EFEITOS 

I BELIEVE IN THE HOLY SPIRIT: A PENTECOSTAL READING OF THE 

COUNCIL OF NICAEA AND ITS EFFECTS 

Carmine Napolitano* 

RIASSUNTO 

Il concilio di Nicea costituì uno spartiacque per il cristianesimo antico e poi per il cristianesimo 
di tutti i tempi; le vicende della sua convocazione, del suo svolgimento e delle applicazioni 
delle sue deliberazioni furono complesse e in alcune direzioni mai interamente chiarite. 
L’obiettivo primario era la definizione della natura di Cristo che aveva assunto un’urgenza 
inusitata a seguito dell’acutezza della teologia ariana che sostanzialmente negava la divinità 
di Cristo in senso pieno e corporale; questa controversia relativa alla relazione tra Dio e Cristo 
ne conteneva in nuce un’altra: quella della relazione tra Dio, Cristo e lo Spirito che non tardò 
a scoppiare subito dopo. Si trattava di chiarire quale era la portata dell’affermazione: Credo 
nello Spirito santo. L’articolo pneumatologico era debole e sembrava inserito nel Credo più per 
omaggio alla lex orandi che per una elaborazione teologica significativa. La debolezza della 
riflessione teologica veniva da lontano nonostante la chiesa antica avesse memoria ed 
esperienza dell’afflato pneumatico e carismatico che caratterizzava il cristianesimo delle origini 
e di quello del II e del III secolo. Insomma, a fronte di una diffusa e spesso anche problematica 
affermazione esperienziale dello Spirito mancava una solida riflessione pneumatologica che 
avrebbe potuto meglio chiarire sia il senso dell’esperire lo Spirito che la dinamica relazionale 
intratrinitaria. Le ragioni di questa lacuna sono difficili da individuare, ma potrebbero essere 
legate alla prudenza quanto non al sospetto (spesso all’avversione) nei confronti della 
dimensione carismatica della fede che una riflessione seria sullo Spirito avrebbe di fatto 
imposto di chiarire con ripercussioni ecclesiologiche non trascurabili; insomma: si trattava (e 

 
* Preside della Facoltà pentecostale di Scienze religiose, dove insegna Studi pentecostali e carismatici, 

Bellizzi (SA), Italia. E-mail: carmine.napolitano@facoltapentecostale.org. 

https://doi.org/10.25247/paralellus.2025.v16n39.p239-265
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt
mailto:carmine.napolitano@facoltapentecostale.org


240 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

si tratta) di capire se ubi Spiritus ibi ecclesia oppure il contrario. Sta di fatto che nel corso della 
bimillenaria vicenda cristiana nella storia il dissenso ha sempre invocato la libertà dello Spirito 
per giustificare il proprio anelito. Le conseguenze di questa lacuna si sono manifestate lungo 
tutta la storia del cristianesimo fino al nostro tempo, arrivando al paradosso che all’interno del 
più grande risveglio cristiano dei tempi moderni (il movimento pentecostale e carismatico) nato 
all’insegna dell’affermazione potente e pervasiva dell’esperienza dello Spirito sia sorta fin dalle 
origini una componente dichiaratamente antitrinitaria, negatrice del credo niceno-
costantinopolitano. E perciò, allora come oggi, a tutti i cristiani si ripropone la domanda: cosa 
stiamo confessando quando diciamo Credo nello Spirito santo? 

Parole chiave: Pentecostali; Spirito santo; Pneumatologia; Esperienza carismatica. 

RESUMO 

O Concílio de Niceia constituiu um divisor de águas para o cristianismo antigo e, 
posteriormente, para o cristianismo de todos os tempos; as circunstâncias da sua convocação, 
do seu desenvolvimento e das aplicações das suas deliberações foram complexas e, em 
algumas direções, jamais inteiramente esclarecidas. O objectivo primário era a definição da 
natureza de Cristo, que havia assumido uma urgência inusitada em consequência da agudeza 
da teologia ariana, que substancialmente negava a divindade de Cristo em sentido pleno e 
corporal; esta controvérsia relativa à relação entre Deus e Cristo continha in nuce uma outra: 
a da relação entre Deus, Cristo e o Espírito, que não tardou a irromper imediatamente depois. 
Tratava-se de esclarecer qual era o alcance da afirmação: Creio no Espírito Santo. O artigo 
pneumatológico era fraco e parecia inserido no Credo mais por homenagem à lex orandi do 
que por uma elaboração teológica significativa. A fraqueza da reflexão teológica vinha de 
longe, não obstante a Igreja antiga possuir memória e experiência do sopro pneumático e 
carismático que caracterizava o cristianismo das origens e o dos séculos II e III. Em suma, 
diante de uma difusa e frequentemente problemática afirmação experiencial do Espírito, 
faltava uma sólida reflexão pneumatológica que poderia ter melhor esclarecido tanto o sentido 
do experienciar o Espírito quanto a dinâmica relacional intratrinitária. As razões desta lacuna 
são difíceis de identificar, mas poderiam estar ligadas à prudência tanto quanto à suspeita 
(frequentemente à aversão) em relação à dimensão carismática da fé, que uma reflexão séria 
sobre o Espírito teria de facto imposto esclarecer, com repercussões eclesiológicas não 
desprezíveis; em suma: tratava-se (e trata-se) de compreender se ubi Spiritus ibi ecclesia ou 
o contrário. O facto é que, no decurso da bimilenar vicissitude cristã na história, o dissenso 
sempre invocou a liberdade do Espírito para justificar o seu anseio. As consequências desta 
lacuna manifestaram-se ao longo de toda a história do cristianismo até aos nossos tempos, 
chegando ao paradoxo de que no interior do maior despertar cristão dos tempos modernos (o 
movimento pentecostal e carismático), nascido sob a égide da afirmação poderosa e 
pervasiva da experiência do Espírito, tenha surgido desde as origens uma componente 
declaradamente antitrinitária, negadora do credo niceno-constantinopolitano. E, por isso, 
então como hoje, a todos os cristãos se recoloca a pergunta: o que estamos confessando 
quando dizemos Creio no Espírito Santo? 

Palavras-chave: Pentecostais; Espírito Santo; Pneumatologia; Experiência carismática. 

ABSTRACT 

The Council of Nicaea constituted a watershed for ancient Christianity and then for Christianity 
of all times; the events of its convocation, its development and the application of its 
deliberations were complex and in some directions never fully clarified. The primary objective 
was the definition of the nature of Christ, which had taken on an unusual urgency as a result 
of the sharpness of Arian theology, which substantially denied the divinity of Christ in the full 
and corporal sense; this controversy concerning the relationship between God and Christ 
contained in nuce another controversy: the relationship between God, Christ and the Spirit 



241 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

which did not take long to break out immediately afterwards. It was a matter of clarifying what 
was the significance of the statement: I believe in the Holy Spirit. The pneumatological article 
was weak and seemed to have been inserted into the Creed more out of homage to the lex 
orandi than out of a significant theological elaboration. The weakness of theological reflection 
came from afar despite the fact that the ancient Church had memory and experience of the 
pneumatic and charismatic inspiration that characterized early Christianity and that Christianity 
of the second and third centuries. In short, in the face of a widespread and often even 
problematic experiential affirmation of the Spirit, there was a lack of a solid pneumatological 
reflection that could have better clarified both the meaning of experiencing the Spirit and the 
intra-Trinitarian relational dynamic. The reasons for this lacuna are difficult to identify, but they 
could be linked to prudence as well as to suspicion (often aversion) towards the charismatic 
dimension of the faith that a serious reflection on the Spirit would in fact have forced to clarify 
with ecclesiological repercussions that are not negligible; in short: it was (and is) a question of 
understanding whether ubi Spiritus ibi ecclesia or the other way around. The fact is that in the 
course of the two-thousand-year Christian history events, the dissent has always invoked the 
freedom of the Spirit to justify its yearning. The consequences of this lacuna have manifested 
themselves throughout the history of Christianity up to our time, arriving at the paradox that 
within the greatest Christian awakening of modern times (if not of the entire history of 
Christianity), born under the banner of the powerful and pervasive affirmation of the experience 
of the Spirit, an openly anti-Trinitarian component arose from the beginning, denying the 
Nicene-Constantinopolitan creed. And therefore, then as now, the question arises again for all 
Christians: what are we confessing when we say I believe in the Holy Spirit? 

Keywords: Pentecostals; Holy Spirit; Pneumatology; Charismatic Experience. 

1 INTRODUZIONE 

Il concilio di Nicea fu celebrato nel 325 e si aprì il 19 giugno; alcuni studiosi datano la 

sua inaugurazione al 20 maggio, ma pare che questa sia dovuta ad un errore iniziale 

dello storico Socrate1. L’assise fu voluta fortemente dall’imperatore Costantino che la 

convocò e ne fu il presidente; le ragioni che si incrociarono alla base di questa 

decisione rientravano nella politica di Costantino che mirava ad una riorganizzazione 

delle strutture di governo, le quali avevano un punto cardine nella pace sociale. Questa 

non sarebbe stata possibile senza pace religiosa la quale, a sua volta, non sarebbe 

stata possibile senza una legittimazione piena dei cristiani dal punto di vista giuridico. 

Il cristianesimo ben prima di Costantino aveva intessuto una piena relazione con il 

contesto sociale, ma era confinato allo status di religione tollerata priva di edifici di 

culto pubblici e spesso per motivi dottrinali entrava in conflitto con l’autorità imperiale; 

alcune questioni spinose, infatti, come il giuramento di fedeltà allo Stato e il servizio 

militare costituivano spesso un serio problema2. Secondo Ernesto Buonaiuti un calcolo 

 
1 G. Alberigo et alii (a cura di), Conciliorum Oecumenicorum Decreta, EDB, 2013, p. 2. Per un bilancio sulla 

letteratura recente relativa al concilio di Nicea cfr. R. Burigana, Nicea. La storia e l’attualità del concilio di Nicea, 

in «Parallelus», 15 (2024), pp. 469-494. 
2 G. Filoramo, D. Menozzi (a cura di), Storia del cristianesimo, vol. I, Edizione CDE, Milano 1998, p. 281. 



242 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

verosimile darebbe la popolazione dell’Impero romano ai tempi di Costantino intorno 

agli ottanta milioni; di questi un quarto potevano essere considerati di religione 

cristiana con una distribuzione non uniforme nella varie province dell’impero, ma che 

in alcuni casi poteva raggiungere la metà della popolazione3. Era questa la ragione per 

cui le persecuzioni anticristiane andarono incontro ad un sostanziale fallimento nei 

decenni precedenti l’ascesa al potere di Costantino; il che indusse già nel 311 Galerio 

a promulgare un editto di tolleranza verso i cristiani di cui Costantino fu tra i firmatari. 

Non poteva sfuggirgli la situazione “sul campo”, per così dire, e l’importanza strategica 

che una ridefinizione dei rapporti complessivi con i cristiani poteva avere per le sue 

mire assolutistiche4. Insomma, l’imperatore agiva con un chiaro intento di reductio ad 

unum della religione come si evince da una lettera inviata alle province orientali nel 

324; in essa è chiaro che Costantino voleva che tutti adorassero il solo vero Dio e pur 

non vietando i culti precristiani mostra la sua inclinazione a favorire il loro 

superamento5. Inoltre, destinò enormi finanziamenti per costruire edifici per il culto 

dando ai cristiani quella visibilità che fino a quel momento era assente e accordò 

privilegi quasi senza precedenti. Questo gli garantì un credito molto alto presso di loro 

e spiega perché potette farsi promotore e orchestratore del concilio6. 

Tale strategia dell’imperatore, tuttavia, doveva misurarsi con il pluralismo delle chiese 

cristiane che non era vissuto ecumenicamente, ma a colpi di violente controversie 

teologiche e scomuniche reciproche, battaglie in cui i contendenti cambiavano spesso 

opinione e schieramento. Costantino era consapevole del fatto che la sua pax orientata 

a creare compattezza per il governo e le conquiste non passava solo attraverso 

l’emancipazione dei cristiani, ma anche attraverso la concordia tra di loro. Le dispute 

più accese che imperversavano in quel tempo erano essenzialmente due: il donatismo 

e la dottrina di Ario, precedute dalla iniziativa di Melezio. Come è noto, caratterizzare 

in modo esauriente queste divisioni nei loro contenuti non è facile perché quasi sempre 

le fonti non sono dirette, ma indirette e queste quasi sempre sono redatte dagli 

avversari dei personaggi in questione; d’altra parte, la stessa oscillazione e indecisione 

 
3 E. Buonaiuti, Storia del cristianesimo, Newton & Compton editori, Roma 2002, p. 151. 
4 G. Rinaldi, Cristianesimi nell’antichità. Sviluppi storici e contesti geografici (Secoli I-VIII), Edizioni GBU, 

Chieti 2008, pp. 643-644. 
5 Stuart G. Hall, La chiesa dei primi secoli, vol. I, Claudiana, Torino 2007, p.136. 
6 E. Wipszycka, Storia delle Chiesa nella tarda antichità, Bruno Mondadori, Milano 2000, pp. 125-127; R.L. 

Testa, In viaggio verso Nicea. Costantino tra pagano, donatisti e ariani, in «Apulia Theologica», 10/2 (2024), 

pp. 303-329. 



243 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

nelle condanne e nelle posizioni assunte dagli imperatori è testimonianza delle 

difficoltà. E furono proprio queste a provocare la convocazione del concilio di Nicea da 

parte di Costantino; la chiese non riuscivano a risolvere da sole le controversie anche 

perché non avevano e né potevano avere un’autorità assoluta che imponesse 

orientamento dottrinale e disciplina dei costumi7. Quasi sempre i dissidenti rifiutavano 

l’autorità episcopale come istanza ultima di giudizio, che pur si andava affermando con 

molta fatica, e rivendicavano una significativa libertà nell’interpretazione delle Scritture 

da cui scaturiva una visione teologica e dottrinale confliggente. A Nicea si arrivò 

passando per un concilio convocato ad Antiochia e un sinodo convocato ad Ancìra nei 

mesi immediatamente precedenti. Gli argomenti in discussione erano pressoché gli 

stessi di quelli che si sarebbero affrontati a Nicea, ma i partecipanti ad essierano meno 

rappresentativi e forse, nel caso di Ancìra, troppo sbilanciati; perciò lo stesso 

Costantino optò per uno spostamento8. 

Al concilio di Nicea sarebbe stato molto difficile arrivare ad un accordo senza il deciso 

intervento dell’imperatore che riuscì ad imporre se non l’uniformità almeno l’unanimità9; 

tuttavia le decisioni prese a Nicea non ebbero alcun effetto immediato sulla soluzione 

delle controversie, nonostante fosse chiaro che l’imperatore propendesse per favorire 

la Grande Chiesa o chiesa cattolica, vale a dire la chiesa della maggioranza10; in fin 

dei conti Costantino ebbe un atteggiamento più tollerante verso i culti precristiani che 

non verso i cristiani dissidenti limitandosi a controllare i primi, ma a perseguitare gli 

altri nei confronti dei quali arrivò a confiscare i locali di culto a favore della maggioranza 

‘cattolica’ e a favore del fisco le loro proprietà. Si inaugurava così una prassi arrivata 

fino ai tempi moderni rivolta ad impedire alle minoranze cristiane la capacità giuridica 

di possedere beni indirizzando le forme di finanziamento pubblico solo verso la 

maggioranza. E ciò nonostante le oscillazioni dello stesso imperatore che fu battezzato 

solo in punto di morte ed ebbe più che qualche simpatia per l’arianesimo e più che 

qualche comprensione per il donatismo11. La saldatura tra potere politico e chiesa 

 
7 Wipszycka, cit., pp. 128-129. 
8 Hall, cit., pp. 144-146. 
9 E. Prinzivalli, Nicea tra politica imperiale e legislazione canonica ecclesiale, in «Apulia Theologica», 10/2 

(2024), pp. 433-447. 
10 J.N.D. Kelly, Il pensiero cristiano delle origini, Edizioni Dehoniane, Bologna 1984, pp. 291-294. 
11 Rinaldi, cit., pp. 651-654. Ciò anche perché la controversia ariana non aveva fatto altro che portare alle estreme 

conseguenze questione cristologiche irrisolte nel pensiero cristiano fino a quel momento con un’acutezza di 

ragionamento inusitato; il donatismo, dal canto suo, non era altro che un’istanza radicale di coerenza cristiana 

contrapposta agli accomodamenti della politica ecclesiastica. Cfr. Buonaiuti, cit., pp.163-164, 179-184. 



244 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

maggioritaria di lì a poco, nel 380, avrebbe condotto alle azioni penali contro i dissidenti 

con la condanna a morte di Priscilliano, il primo ad essere condannato per le sue 

dottrine; e anche in questo caso si inaugurava una prassi che si consolidò nel tempo 

e portò alla procedura di consegna dei dissidenti (definiti eretici) da parte della chiesa 

al braccio secolare per la loro eliminazione fisica. Una procedura che si andò 

sviluppando sempre di più nella chiesa medievale fino all’età moderna e che non vide 

esente nemmeno le chiese nate dalla Riforma, come dimostra il caso di Balthasar 

Hubmaier e quello di Michele Serveto, per citare qualcuno tra i casi più clamorosi12. 

2 L’AFFLATO DELLO SPIRITO NEL CRISTIANESIMO PRENICENO 

Il concilio fu interamente dominato dalla controversia ariana e ne uscì dopo diversi 

compromessi introducendo concetti esplicativi che non avevano radicamento nel 

pensiero cristiano e soprattutto nelle Scritture13. Le deliberazioni finali non 

riguardarono solo la formulazione del Credo in funzione anti Ario; vi sono diverse altre 

disposizioni e decisioni disciplinari, ma l’elaborazione teologica fu completamente 

dedicata alla definizione del dogma cristologico e trascurò completamente la 

riflessione sullo Spirito, tanto che nel Credo troviamo un’affermazione scarna, in tutto 

simile a quella del più antico simbolo apostolico, che sembra quasi introdotta per 

dovere d’ufficio: e (crediamo) nello Spirito santo. Eppure, la questione della divinità 

dello Spirito era già apparsa nelle discussioni precedenti il Concilio e nella stessa 

teologia ariana si poneva come elemento di discussione de facto14. Ma la ragione 

fondamentale per cui la formulazione di un articolo pneumatologico sarebbe stato del 

tutto ragionevole era dovuta alla diffusa esperienza carismatica nelle chiese del tempo, 

spesso problematica e bisognosa di chiarimenti, come aveva dimostrato la nascita e 

la diffusione del montanismo. 

Il cristianesimo fin dagli albori non è stato un fenomeno omogeneo; già la prima 

generazione apostolica aveva visto nascere varie espressioni di cristianesimo e talora 

aveva essa stessa dato vita a diverse forme di spiritualità cristiana che fin da subito 

 
12 Filoramo, Menozzi, cit., p. 319. W.R. Estep, La verità è immortale. La storia del movimento anabattista, Casa 

Editrice Battista, Roma 1971, pp. 77-101. Su Serveto vedi più avanti. 
13 Il Credo scaturito dal concilio fu frutto di mediazioni e trattative e in qualche caso attribuiva ad Ario cose che 

difficilmente si possono dimostrare affermate da lui; cfr. Hall, cit., pp. 146-151. 
14 Y. Congar, Credo nello Spirito santo, Queriniana, Brescia 1998, pp. 465-471.  



245 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

avevano faticato a raccordarsi e a legittimarsi vicendevolmente15. Accanto a questo 

dato bisogna registrarne un altro: fin dalle origini il cristianesimo si caratterizzò per il 

peso che all’interno della sua spiritualità ebbe la dimensione pneumocarismatica; 

infatti, dal punto di vista storico è indiscutibile che le prime comunità cristiane nacquero 

accompagnate da una manifestazione carismatica della presenza dello Spirito16. Come 

anche è indiscutibile che una parte del cristianesimo delle origini mantenne nel tempo 

caratteri ed esperienze proprie di questa spiritualità; è soprattutto il caso delle chiese 

di fondazione paolina. In tali chiese, infatti, i doni dello Spirito appartengono 

all’esperienza corrente. La predicazione dell’apostolo Paolo è accompagnata da 

Spirito e da opere di potenza, cioè da azioni straordinarie; egli stesso esercita la 

glossolalia17 e ha visioni. Le comunità riconoscono che lo Spirito è dato loro dalle 

meraviglie che egli compie in mezzo a loro; fin dall’inizio del suo apostolato Paolo ha 

grande stima di queste manifestazioni dello Spirito18. È lui, infatti, che usa il termine 

chàrisma nel senso di ‘dono personale’ per indicare l’efficacia della grazia divina e 

l’azione dello Spirito nella diversificazione individuale19. Di notevole rilievo anche la 

pericope finale del vangelo di Marco (16,9-20); è noto che si tratta di un’appendice 

redatta più tardi rispetto al testo del vangelo giacché è assente nei più antichi 

manoscritti. Tuttavia, è importante perché in essa si afferma che il vero scopo della 

resurrezione di Gesù Cristo consiste nella proclamazione dell’evangelo in tutto il 

mondo; nello stesso tempo ci permette di allargare lo sguardo su un periodo della 

storia di una comunità cristiana durante il quale si attribuiva un grande valore ai 

carismi20. Lo stesso giudaismo a cavallo del I sec. a.e.v. e del I sec. d.e.v. conosceva 

 
15 F. Vouga, Il cristianesimo delle origini, Claudiana, Torino 2001, pp. 33-52. Rinaldi, cit., pp. 236-244. 
16 J. Moltmann, Lo spirito della vita. Per una pneumatologia integrale, Queriniana, Brescia 1994, p. 215; Congar, 

cit., p. 378. 

17 Termine specifico del Nuovo Testamento per indicare l’articolazione di un linguaggio ispirato non sempre 

immediatamente comprensibile. Cfr. F. Lipparini, Parlare in lingue. La glossolalia da san Paolo a Lacan, 

Carocci Editore, Roma 2012, pp. 66-71. 
18 X. Leon-Dufour (a cura di), Dizionario di teologia biblica, Marietti, Torino 1976, col. 146. 
19 L. Coenen - E. Beyreuther - H. Bietenhard, Dizionario dei concetti biblici del nuovo testamento, Edizioni 

Dehoniane, Bologna 1976, p. 830. M. Affuso, Note di pneumatologia, in «Fedeltà», 242 (1998) pp. 156-161. La 

diffusa e costante dimensione carismatica nel cristianesimo del I secolo è stata sottolineata anche da studiosi 

come H. von Campenhausen, H. Kung e R. Bultmann; cfr. E. L. Hyatt, 2000 years of Charismatic Christianity. 

a 21st century look at Church History from a Pentecostal/charismatic perspective, Hyatt International 

Ministries, Dallas, Texas, 1998, pp. 7-10. 
20E. Schweizer, Il vangelo secondo Marco, Paideia, Brescia 1971, pp. 399-400. Secondo una tradizione molto 

incerta la pericope potrebbe risalire al presbitero Aristione (100 d.c.); ad ogni modo non la si può datare oltre il 

130-140. cfr. A. George - P. Grelot (a cura di), Introduzione al nuovo testamento, vol. II, Borla, Roma 1976, pp. 

66-68; A. Wikenhauser - J. Schimd, Introduzione al nuovo testamento, Paideia, Brescia 1981, pp. 260-264. 



246 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

fenomeni carismatici di tutto rispetto che non trovarono molto favore tra le fila 

rabbiniche e finirono per essere avversati21. 

Le chiese delle origini, dunque, comprendevano sé stesse come chiese poste sotto 

l’azione dello Spirito santo e ripiene dei suoi doni; ma anche nel periodo 

immediatamente successivo a quello degli scritti neotestamentari la spiritualità 

pneumocarismatica continua ad essere attestata con regolarità da tutti i maggiori 

documenti e dai più importanti protagonisti del cristianesimo antico22. La Didaché e il 

Pastore di Erma, nel tentativo di fissare criteri di discernimento, danno grande 

importanza alla profezia e al ministero dei profeti; Clemente Romano ricorda ai Corinzi 

che una effusione piena di Spirito santo era avvenuta su tutti loro e Ignazio di Antiochia 

afferma, nella lettera ai Filadelfiesi, di poter contare sull’ispirazione diretta dello Spirito 

santo mentre riconosce alla chiesa di Smirne un’abbondanza di carismi23. Giustino 

afferma chiaramente che ai suoi tempi c’erano uomini e donne che esercitavano i doni 

dello Spirito di Dio e sia le liberazioni che le guarigioni erano considerati eventi in linea 

con l’esercizio della fede; inoltre, nel descrivere lo svolgimento del culto cristiano, fa 

trapelare un ambiente tipico delle chiese risvegliate e carismatiche. Policarpo, che 

probabilmente aveva conosciuto qualcuno degli apostoli di prima generazione (quelli 

che avevano visto Gesù), aveva regolarmente delle visioni rivelatrici come quella in 

cui gli fu annunciato il martirio mentre era in preghiera; Ireneo di Lione in più luoghi 

delle sue opere afferma che ai suoi tempi la chiesa godeva di un’esperienza 

carismatica molto vicina a quella di epoca neotestamentaria e molto diffusa era la 

glossolalia24. Altra figura importante di questo periodo è Melitone di Sardi, uno dei 

personaggi più importanti della cultura cristiana asiatica; in lui si sommava autorità 

 
21 Filoramo, Menozzi, cit., pp. 38-40. 
22 S. M. Burgess, Christian peoples of the Spirit, New York University Press, New York-London 2011, pp. 4-84. 

Si tratta di un utile profilo storico della spiritualità carismatica attraverso i secoli corredato da antologie delle 

relative fonti. 
23 E. Prinzivalli, M. Simonetti, Seguendo Gesu: testi cristiani delle origini, Fondazione Lorenzo Valla - 

Mondadori, 2 voll., Milano 2010 e 2015: vol. II, p. 319. A. Quacquarelli (a cura di), I padri apostolici, Città 

Nuova Editrice, Roma 1976, pp. 36-37; p. 284: «Quando un uomo che ha lo Spirito di Dio entra in una riunione 

di uomini giusti, che hanno la fede dello Spirito di Dio, e c’è la preghiera della riunione di quegli uomini a dio, 

allora l’angelo dello spirito profetico, che dimora in lui, riempie l’uomo e quell’uomo pieno dello Spirito santo 

parla alla moltitudine come il Signore vuole. Così si manifesta lo Spirito divino». 
24 Ivi, p. 50, 131, 133, 163, 167; inoltre D. Grasso, I carismi nella storia. Teologia e prassi, Queriniana, Brescia 

1982, pp. 89-103; Congar, cit., pp. 79-87; Hyatt, cit., pp.11-13. cfr. anche M. Simonetti, E. Prinizivalli, 

Letteratura cristiana antica. Antologia di testi, vol. I, Piemme, Casale Monferrato 1998, p. 223, 273, 401. 

Eusebio attribuisce a Papia (vissuto nella prima metà del II secolo) la narrazione di molti fatti tipici della 

spiritualità pneumocarismatica; cfr. E. Schweizer, Il vangelo secondo Marco, Paideia, Brescia 1971, p. 399. 



247 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

gerarchica e carismatica essendo insieme vescovo, profeta e asceta25. Un’ulteriore 

testimonianza è fornita dalle Odi di Salomone che costituiscono la più antica raccolta 

di poesie della letteratura cristiana e conservano una chiara dimensione di spiritualità 

profetica e carismatica esprimendo, tra l’altro, una lode piena di gioia per l’azione dello 

Spirito26. Nell’Epistola di Barnaba si fa riferimento al ‘dono spirituale’ che i credenti 

hanno ricevuto e molto probabilmente il battesimo è posto in relazione con i doni dello 

Spirito27. 

Non c’è dubbio che il fenomeno carismatico più significativo e controverso di questo 

periodo fu il movimento montanista; esso si affermò in modo forte in Oriente e 

sosteneva che la propria esperienza rappresentava l’inizio di una nuova era 

caratterizzata da una grande manifestazione dello Spirito santo. Nato intorno alla metà 

del II secolo se ne discuteva ancora animatamente due secoli più tardi; ad esso aderì 

anche Tertulliano28. Di Montano e del montanismo sappiamo solo quello che ci è stato 

tramandato nei testi degli oppositori tranne le testimonianze di Tertulliano; è da notare 

che non gli si contestava tanto il fatto di esercitare la profezia, quanto di aver instaurato 

una nova prophethèia nel metodo e nel contenuto. Per la verità dai pochi oracoli 

superstiti è difficile ricavare un atteggiamento diverso da quello ritenuto ortodosso; 

infatti, una delle obiezioni decisive che veniva mossa a Montano e alle sue discepole 

(Priscilla e Massimilla) era relativa alla completa identificazione del profeta con lo 

Spirito divino da cui si sente pervaso e la sua totale adesione alla volontà del 

medesimo: annullata la personalità del profeta è Dio stesso che parla in prima persona. 

Ma tale ‘pretesa’ era del tutto in linea con quanto affermato da autori ortodossi come 

Atenagora o Ippolito29. Il montanismo non era una deviazione ‘eretica’, bensì una 

specie di ‘movimento di risveglio’ (come ce ne saranno molti nella storia del 

cristianesimo) che non pone grossi problemi teologico-dottrinali se non nella misura in 

 
25 P. Schaff, History of the Christian Church, vol. II, Hendrickson Publishers, Peabody (Massachussets) 1996, p. 

736. Si tratta della ristampa della quinta edizione apparsa nel 1889 a New York. Inoltre, Simonetti, Prinzivalli, 

Storia della letteratura cristiana antica, Piemme, Casale Monferrato 1999, p.73. Id., Letteratura cristiana 

antica, cit., p. 326. 
26 Ivi, pp. 63-64. 
27 F. Scorza Barcellona (a cura di), Epistola di Barnaba, Sei, Torino 1975, pp. 39-40, 79. 
28 Tertulliano era convinto che il credente, una volta confessata la propria fede tramite il battesimo, dovesse 

chiedere a Dio l’elargizione di una grazia specialissima costituita dalla distribuzione dei carismi. Cfr. G. 

Bentivegna, Il battesimo nello Spirito santo. Testimonianze della Chiesa dei Padri, Edizioni RnS, Roma 1995, 

p. 47. 
29 Da non sottovalutare anche l’importanza che le donne avevano nel movimento per spiegare l’avversione ad esso. 

Cfr. Simonetti, Prinzivalli, Letteratura cristiana antica, cit., pp. 206-211, 321, 433. 



248 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

cui accentua alcuni aspetti della primitiva predicazione rischiando di amplificarli troppo 

rispetto ad altri, come la parusia imminente ed una acuta proiezione escatologica e 

millenaristica assai diffusa a quel tempo in Asia Minore30. Ed è molto probabile che il 

contributo di Tertulliano ad un primo abbozzo di teologia trinitaria in epoca antica sia 

dovuto proprio all’impatto che l’esperienza montanista ebbe sull’evoluzione del suo 

pensiero; cosicché da un’esperienza dello Spirito si passa ad una riflessione sullo 

Spirito31. Tuttavia, è con Origene che cominciamo a notare una riflessione organica 

sullo Spirito con l’abbozzo di una pneumatologia strettamente legata alla cristologia e 

una riflessione sull’azione dello Spirito nell’economia salvifica, vale a dire nel rapporto 

con la Scrittura e nella vita dei fedeli in cui lo Spirito effonde i suoi carismi32. 

3 LA DIMENSIONE ESPERIENZIALE NELLA RIFLESSIONE PNEUMATOLOGICA 

POST NICENA 

Il concilio di Nicea mise un punto fermo alla discussione cristologica con la redazione 

di un Credo che costituì il punto di partenza delle successive discussioni; infatti, nei 

successivi sessant’anni le animosità non si placarono e si assistette a continui 

rovesciamenti di fronte relativi alla prevalenza dell’una o dell’altra fazione. Si dovette 

aspettare il concilio di Costantinopoli del 381 per una definitiva affermazione della 

concezione trinitaria in cui Padre, Figlio e Spirito vennero considerati della stessa 

essenza; la novità riguardò proprio la più ampia e circostanziata definizione della 

natura dello Spirito santo che veniva considerato della stessa natura del Padre e del 

 
30 N. Erich, Was Montanism a Heresy?, «Pneuma», 1 (1984), pp. 67-78; inoltre George, Grelot, Introduzione al 

Nuovo Testamento, cit., vol. V, pp. 167-168.  Pare che Montano esercitasse anche la glossolalia; cfr. C.M. David, 

I percorsi delle eresie. Viaggio nel dissenso religioso dalle origini all’età contemporanea, Rusconi, Milano, 

1998, pp. 63-64. Parliamo di ‘esperienze pneumocarismatiche’ perché non si caratterizzano solo per l’esercizio 

dei carismi, ma anche per le connessioni relative all’escatologia, all’ispirazione e alla coscienza individuale di 

Dio; cfr. R. Laurentin, Lo Spirito santo questo sconosciuto, Queriniana, Brescia, 1998, pp. 218-223. Si veda 

anche Filoramo, Menozzi, Storia del cristianesimo, cit., pp. 192-194. Per quanto riguardo il fenomeno profetico 

nella chiesa dei primi due secoli cfr. P. Romano (a cura di), Il profetismo da Gesù di Nazareth al montanismo, 

«Ricerche Storico Bibliche», V (1993), n.1; si tratta della pubblicazione degli Atti del IV Convegno di Studi 

Neotestamentari, Perugia, 12-14 settembre 1991. Inoltre, F. Pieri, La “Religione dello Spirito”. Appunti per la 

revisione di un modello storiografico, in F. Pieri, F. Ruggero (a cura di), Il divino inquieto. Lo Spirito santo nelle 

tradizioni antiche, Brescia 2018, pp. 87-99. 
31 A lui si deve la più compiuta e tempestiva riflessione pneumatologica nella chiesa latina probabilmente, ma non 

ebbe seguito nei teologi posteriori i quali, forse, non vi dedicarono troppa attenzione per la preoccupazione 

antimontanista; cfr. G. Bendinelli, Il dibattito sullo Spirito Santo in ambito latino prima di Agostino: Ilario, 

Mario Vittorino, e De Trinitate pseudo atanasiono, in F. Pieri, F. Ruggero (a cura di), cit., pp.195-221. Si veda 

anche M. Simonetti, Lo Spirito santo nella riflessione trinitaria del II e III secolo, in Ivi., pp. 74-84. 
32 L. Perrone, La pneumatologia di Origene alla luce delle nuove Omelie sui Salmi, in Ivi, pp. 101-117. 



249 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

Figlio; infatti afferma che noi crediamo «nello Spirito santo, che è Signore e dà vita, 

che procede dal Padre, che insieme al Padre e al Figlio deve essere adorato e 

glorificato, che ha parlato per mezzo dei profeti». È molto probabile che questo 

approdo fosse dovuto alla posizione degli pneumatomachi e alla risposta dei padri 

cappadoci33; come già era accaduto per la questione ariana, fu necessario uno sforzo 

di riflessione teologica conseguente ad un movimento di pensiero eterodosso per 

mettere qualche paletto dogmatico. 

Anche sul versante occidentale, sia pure con evidenti limiti, si può individuare qualche 

abbozzo significativo di riflessione pneumatologica; tuttavia, quasi tutto il discorso è 

circoscritto alla definizione trinitaria e al ruolo che lo Spirito svolge in tale definizione. 

Sarà tipico della pneumatologia occidentale un’oscillazione tra una corretta 

affermazione cristocentrica della rivelazione di Dio e una deriva cristomonista che si 

allontanava dall’equilibrio neotestamentario di logos e pneuma, ovvero tra Cristo e lo 

Spirito e quindi tra cristologia e pneumatologia; ciò ha provocato un’assimilazione 

dell’azione dello Spirito a quella di Cristo e di conseguenza una ricapitolazione della 

riflessione pneumatologica in quella cristologica34.  Infatti, 

la pneumatologia è una trattazione teologica esposta con discontinuità nella storia 

della teologia latina. Scissa in differenti campi della sistematica è difficile da affrontare, 

sia per il suo contenuto eterogeneo, sia perché si presenta come un trattato 

frammentato e addirittura liminale della sistematica, marginale se comparata alle altre 

parti della dogmatica che invece sono già state stese secondo molte orditure. 

Considerato parte fondamentale della trinitaria e della teologia spirituale, il trattato di 

pneumatologia sembra stratificarsi nella teologia latina costituendosi nella 

sovrapposizione di più argomenti, alcuni convergenti sui contenuti teologici riferiti alle 

persone divine, altri discontinui, perché parcellizzati nelle diverse trattazioni: 

nell’antropologia teologica o nella teologia della grazia, nella teologia delle virtù, nel 

trattato sulla creazione e, infine, nell’ascetica e mistica. (…) La centralità 

 
33 Come è noto, dar conto di tutte le posizioni e le sfumature assunte dai vari contesti cristiani dopo Nicea è cosa 

ardua; ad esempio, gli pneumatomachi macedoni affermavano la fede nicena, ma negavano la divinità dello 

Spirito; cfr. Hall, cit., p. 184. 
34 A. Nugnes, Lo spirito “dono” da Ilario a Agostino. Un passaggio “fondativo” per la pneumatologia latina, in 

V. Mauro (a cura di), Tempo dello Spirito. Questioni di pneumatologia, Edizioni Glossa, Milano 2020, pp.133-

162; P. Bua, Il Cristo nello Spirito, lo Spirito di Cristo. Una traccia di cristologia pneumatica, in Ivi, pp. 163-

212. 



250 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

dell’ecclesiologia e la liminalità della pneumatologia hanno portato ad una 

“trascuratezza” attorno al tema dello Spirito Santo. In realtà, ciò era espressione di un 

atteggiamento radicatosi nella prassi argomentativa: lo Spirito Santo un tema 

marginale, se non accessorio, ma non secondario, forse in alcuni casi scelto in modo 

strumentale35. 

Tra gli abbozzi della riflessione occidentale in tema di pneumatologia e una più 

compiuta e articolata organizzazione del discorso pneumatologico in prospettiva 

sistematica da parte delle chiese orientali, continuava a sussistere una distanza 

piuttosto significativa tra lex orandi e lex credendi relativamente ad una riflessione sullo 

Spirito che significasse anche una riflessione sull’esperienza dello Spirito. Lo Spirito 

era creduto e confessato, ma nulla era detto relativamente alla dimensione 

esperienziale dell’azione dello Spirito e alla sua ricaduta nella vita dei credenti; eppure, 

come già prima di Nicea, tale dimensione continuava ad essere presente nella vita 

delle chiese e continuava a creare difficoltà di comprensione e accoglienza. I più 

importanti teologi del IV secolo toccano la questione carismatica e quindi 

esperienziale, ma sembra che la loro intermittente attenzione sia legata ad interessi di 

ragionamento strumentale in senso apologetico oppure in funzione cristologica 

relativamente all’iniziazione cristiana; una riflessione che condurrà in breve ad una 

standardizzazione dei carismi e a forme di controllo sempre più stretto36. Cirillo di 

Alessandria mostra di avere esperienza diretta dei carismi esercitati nei tempi 

apostolici e ne aggiunge altri perché convinto che lo Spirito possa suscitare anche altre 

funzioni secondo le necessità della Chiesa; Basilio di Cesarea crede che lo Spirito 

compia azioni ordinarie e straordinarie; Atanasio mostra di credere nella profezia; 

Giovanni Crisostomo pensa, invece, che ai suoi tempi non ci siano più i carismi come 

al tempo degli apostoli e si sofferma in alcune sue opere ad interrogarsi su questa 

apparente cessazione carismatica per poi far intendere che qualche carisma (il 

riferimento è alla glossolalia) è ancora esercitato ai suoi tempi. Simili testimonianze 

reca Ilario di Poitiers37. Analogamente per tutto questo periodo gli scrittori ecclesiastici 

 
35 A.M. Putti, il Dio silenzioso. Il recupero della teologia nella tradizione latina del secondo millennio, in Ivi, p. 

38. 
36 K. McDonnell, G.T. Montague, Iniziazione cristiana e battesimo nello Spirito Santo. Testimonianze dei primi 

otto secoli, Edizioni Dehoniane, Roma 1993, pp. 187-296. 
37 Grasso, I carismi nella storia, cit., pp. 118-44. Al vescovo Martino vengono attribuiti molti miracoli nella 

biografia di Sulpicio Severo cominciata quando il protagonista era ancora in vita; cfr. Simonetti, Prinzivalli, 

Letteratura cristiana antica, cit., vol. III, p. 322-333. 



251 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

si confrontano spesso con il concetto di ‘battesimo con lo Spirito santo’ mostrando di 

ritenere che esso fosse radicato in un chiaro insegnamento del Nuovo Testamento38. 

Molti ‘Padri’ descrivono l’impatto con lo Spirito santo come datore di nuova forza a 

carattere carismatico capace di creare anche una particolare fede. Così, ad esempio, 

Cirillo di Gerusalemme distingue la fede dogmatica da quella carismatica donata dallo 

Spirito ed in grado di far compiere cose che non sono nell’ordinario; Didimo il Cieco 

lega l’esercizio dei carismi all’effusione dello Spirito e afferma che essi sono un 

ornamento che abbellisce il cammino dei credenti. Interessante è anche la definizione 

data da Gregorio Nazianzeno dell’effusione di Pentecoste qualificandola come “terza 

nascita”; una nascita spirituale nuova che succederebbe alla seconda – quella del 

battesimo che ha donato la remissione – la quale a sua volta aveva elevato la prima – 

quella fisica – alla vita superna39. Tuttavia, questo ribollire di interesse e di riflessione 

non comporta una significativa consapevolezza della dimensione esperienziale 

dell’azione dello Spirito; anzi, l’introduzione nel Credo di Costantinopoli dell’articolo 

ecclesiologico «(crediamo) nella chiesa una, santa, cattolica e apostolica», sembra 

quasi un bilanciamento alle decisive affermazione sulla divinità dello Spirito fatte 

immediatamente prima, quasi a voler indicare che ubi ecclesia ibi Spiritus, quindi 

ricondurre sotto il controllo dell’autorità ecclesiastica l’azione dello Spirito. Ma sembra 

che in alcuni circoli di dissenso rigorista in materia ecclesiastica ed ecclesiologica vi 

fosse una certa dimensione esperienziale dello Spirito, come già era avvenuto per il 

montanismo40. Intanto, nascevano le grandi correnti monastiche con il loro ideale di 

perfezione cristiana che spesso prendevano la forma di veri e propri movimenti come 

il messalianismo che inizia nel V secolo e in varie versioni durerà circa un millennio. Si 

diffuse in vaste regioni dell’Oriente e le sue origini risalivano forse ad una corrente 

della chiesa siriaca nata nel II secolo. I messaliani (in greco ‘euchiti’) sostenevano un 

rigido ideale ascetico con aperture mistiche in virtù della grandissima importanza data 

alla preghiera (il termine siriaco ‘messaliano’ significa appunto ‘colui che prega’); 

credevano nel dominio del diavolo e nel fatto che si potesse essere nelle condizioni di 

doverne essere liberati, nonché nella possibilità di ricevere in maniera sensibile lo 

 
38 Bentivegna, Il battesimo nello Spirito santo, cit., pp. 37-123. 
39 Ivi, pp. 49-50. 
40 È quanto riconosce uno studioso per nulla simpatizzante dei movimenti carismatici come J. Knox, Illuminati e 

carismatici, Il Mulino, Bologna 1970, pp. 91-92. Ivi sono nominati i donatisti e anche i circoncellioni, forse una 

variante dei donatisti ma più intransigenti. Secondo qualche studioso la Nuova Profezia montanista attivava le 

persone più serie e che più seriamente prendevano la vita cristiana; cfr. McDonnell, Montague, cit., p. 239. 



252 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

Spirito santo41. Contro di loro arrivarono gli strali del concilio di Efeso nel 431 che li 

definì «una setta, la più empia di tutte»42. 

4 ESPERIENZA DELLO SPIRITO E RIFLESSIONE SULLO SPIRITO NEL 

MEDIOEVO 

Nel millennio trascorso tra la fine dell’età antica e l’inizio dell’età moderna, 

convenzionalmente indicata come età medievale, non sembra che le questioni 

teologiche che condussero al concilio di Nicea e caratterizzarono anche i due secoli 

successivi avessero avuto qualche seguito; in sostanza, con l’affermazione delle 

teologie ecclesiocentriche impegnate soprattutto a definire il rapporto tra potere 

religioso e potere politico, interesse per il dogma cristologico e trinitario non si rinviene 

eccezion fatta, forse, per le discussioni suscitate dal dualismo cataro e dalla 

concezione gioachimita della storia43. Dimensione ben più ampia ebbe invece 

l’affermazione di una spiritualità pneumocarismatica che, come nei secoli del 

cristianesimo pre e post niceno, era osteggiata quando non apertamente repressa e 

non trovava spazio nella riflessione teologica. L’orbe cristiano durante il Medioevo 

conobbe una notevole vitalità dei gruppi e dei movimenti pneumocarismatici; spesso 

questi non si facevano scrupoli di rivolgere sferzanti critiche all’indirizzo di un clero 

poco degno delle proprie funzioni. Ciò, unito all’irrigidimento dei loro ideali, provocava 

reazioni che fatalmente sfociavano in repressioni tali da non lasciare alcuna traccia 

storica sufficiente44. Ricerche approfondite hanno rilevato che verso l’anno 1000 e 

all’inizio dell’XI secolo nasce in molti luoghi e paesi d’Europa un movimento religioso 

la cui interpretazione crea grandi difficoltà. È difficile ricostruire come nacque. In ogni 

caso, si manifestò in opposizione alle strutture fin allora consolidatesi, ereditate 

 
41 Tra le altre cose ai messaliani veniva rimproverato di dare ruoli di comando alle donne, stessa accusa rivolta ai 

montanisti; cfr. Laurentin, cit., pp. 223-28; Simonetti, Prinzivalli, Storia della letteratura, cit., pp. 63, 370; 

Congar, cit., p. 79. Sul contesto spirituale di questo periodo iniziale del messalianismo in Oriente si veda anche 

S. Burns, The Fly on the Wings of the Spirit: Spiritual Experience in the Early Church, in «Jepta», 18 (1998), 

pp. 116-30. Alcuni di loro davano un’importanza talmente elevata alla preghiera da arrivare a teorizzare 

l’astensione da ogni lavoro; in più sostenevano che fosse possibile o inevitabile la coabitazione, nei salvati, della 

grazia e del peccato, una sorta di anticipazione del simul iustus et peccator di Lutero. Cfr. L. Mortari (a cura di), 

Vita e detti dei Padri del deserto, Città Nuova, Roma, 2001, p. 293 nota 1. 
42 G. Alberigo, Conciliorum Oecumenicorum Decreta, cit., p. 66. 
43 Gioacchino da Fiore ebbe un ruolo fondamentale con la sua visione di una prossima età dello Spirito; cfr. G.L. 

Potestà, Vita di Gioacchino da Fiore, Laterza, Roma - Bari 2004. 
44 Forse un’eco di questa temperie spirituale è rinvenibile nel Rituale Romano che ascrive a segni di possessione 

diabolica parlare o capire una lingua sconosciuta (glossolalia?); citato in A. Anderson, An introduction to 

pentecostalism, Cambridge University Press, Cambridge, 2004, p.22. 



253 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

dall’epoca carolingia, e non solo alle strutture. Inoltre, hanno evidenziato dalle fonti il 

concetto di carisma, ove carisma sta ad indicare l’interiore ed esteriore vivificazione 

ad opera dello Spirito Santo: «Ad utilitatem vel suae salutis vel ecclesia 

aedificationis»45. 

Tale fenomeno suscitò un gran numero di iniziative che si esprimevano nella 

costituzione di fondazioni ed istituzioni legate ad una marcata devozione per lo Spirito 

santo46; in questo contesto nell’ordine cistercense nacque e brillò l’astro di Gioacchino 

da Fiore (1135-1202) che non solo condivise i fermenti pneumocarismatici del suo 

tempo, ma elaborò anche una teologia della storia ad orientamento pneumatologico 

mettendo in discussione la tradizionale chiave di lettura cristocentrica che, di fatto, era 

diventata un’ideologia per giustificare la situazione ecclesiastica del tempo 

trasformandosi in una visione della storia ecclesiocentrica per la nota identificazione 

che nel Medioevo si operava tra Cristo e la chiesa47; come si sa il carattere profetico 

del pensiero gioachimita incontrò molte opposizioni nel corso dei secoli, ma molti 

hanno attinto ad esso per dare robustezza alle proprie aspettative di rinnovamento48. 

Il quarto concilio lateranense del 1215 condannò le concezioni trinitarie gioachimite 

esposte nella polemica con Pietro Lombardo in attesa di esaminare altri scritti di 

Gioacchino che prudentemente l’abate non aveva ancora inviato alla curia; insieme ad 

esse il concilio condannò anche la non meglio precisata dottrina di Almarico di Bène 

«cuius mentem sic pater maendacii excaecavit, ut eius doctrina non tam haeretica 

censenda sit, sed insana». In che consisteva questa dottrina considerata insensata più 

che eretica? Le notizie che abbiamo degli almariciani sono scarse e frammentarie; si 

sa solo che nel 1210 alcuni ex allievi di Almarico furono sottoposti ad un processo 

canonico che finì con il rogo di una decina di loro, il carcere perpetuo per altri e 

l’esumazione dei resti del maestro lasciati poi in terra sconsacrata. Fu un fatto 

drammatico che coinvolse persona dotate di elevata cultura i cui cardini di pensiero 

poggiavano sulla convinzione di essere agli inizi di una nuova era religiosa, quella dello 

 
45 K.A. Fink, Chiesa e papato nel Medioevo, Il Mulino, Bologna, 1998, pp. 151-152. Vedi anche la nota 3 a pag. 

179. 
46 Laurentin, cit., pp. 251-58. 
47 O. Kohler, La chiesa come storia, in Mysterium Salutis, vol. VIII, Queriniana, Brescia, 1977, p. 699-715. 
48 Congar, cit., pp. 145-56; Filoramo, Menozzi, cit., vol. II, pp. 251-256. In quegli anni si arrivò perfino ad 

ipotizzare una manifestazione al femminile dello Spirito santo: una donna-Cristo che avrebbe preannunciato 

l’avvento degli ultimi tempi; cfr. ivi, pp. 290-295. Si veda a questo proposito la vicenda di Guglielmina detta la 

Boema; cfr. G. Grado Merlo, Eretici ed eresie medievali, Il Mulino, Bologna, 1989, pp. 115-118. 



254 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

Spirito santo, caratterizzata dal superamento delle forme sacramentali della chiesa a 

favore della conoscenza spirituale49. 

Durante il XIII secolo prenderà sempre più consistenza un filone eterodosso che in 

qualche modo era stato inaugurato dagli almariciani e che verrà poi globalmente 

denominato movimento del Libero Spirito; questo movimento si caratterizzerà in modo 

polimorfo accogliendo varie esperienze difficilmente collegabili tra di loro. Tuttavia le 

ricerche più accreditate sull’argomento, hanno messo in evidenza che questo 

movimento era promosso prevalentemente da laici e si rivolgeva contro lo strapotere 

delle istituzioni ecclesiastiche e contro le pretese della scienza scolastica; in mezzo ad 

esso si levano le voci dei carismatici e dei profeti per rivendicare la libertà dello Spirito 

perché dov'è lo Spirito ivi è libertà50. 

In Oriente, Simeone detto il Nuovo Teologo (949-1022) per tutta la vita tentò di 

dimostrare che era possibile una teologia dell’esperienza spirituale; lottò contro quelli 

che rifiutavano l’esperienza spirituale con il pretesto che la grazia di Dio è un dono 

nascosto, invisibile e segreto. Al contrario, egli ripeteva che la presenza e l’ispirazione 

dello Spirito santo sono normalmente oggetto di esperienza. La teologia propugnata 

da Simeone era allo stesso tempo integralmente cristologica ed integralmente 

pneumatologica51. Questa linea di riflessione e di ricerca la si ritrova in una altro grande 

nome della teologia orientale, Gregorio Palamas (1296-1359); egli riprendeva ed 

affinava le idee proposte dal movimento esicasta che in quel tempo andava 

riprendendo vigore. Le origini dell’esicasmo (da hesychìa che significa ‘pace’) 

risalgono al IV secolo quando al centro della sua spiritualità vi era semplicemente la 

ricerca della pace in Dio. Verso il VII secolo questo concetto viene associato a quello 

dell’invocazione del nome di Gesù come mezzo per conseguire la pace a cui nell’XI 

secolo verrà congiunta anche una particolare tecnica di respirazione52. Allo stesso 

 
49 Ivi, pp. 69-74. Alberigo, cit., pp. 231-233. 
50 Fink, cit., pp. 161-164. 
51 Ricco di un’esperienza sensibile dello Spirito che non separava mai da una confessione cristocentrica della fede, 

Simeone la qualificava come ‘seconda nascita’ e come ‘secondo battesimo’ proprio come faranno i risvegli 

dell’età moderna che parleranno di ‘seconda benedizione’ o ‘secondo conversione’; cfr. Laurentin, cit., pp. 229-

233; Congar, cit., pp. 111. 
52 Laurentin, cit., pp.234-38; Filoramo, Menozzi, cit., vol. II, pp. 206-209. L’invocazione di Gesù che gli esicasti 

praticavano consisteva nella ripetizione instancabile di formule quali: «Signore Gesù Cristo, Figlio di Dio, abbi 

pietà di me!», oppure: «Gesù! Gesù! Gesù!». È interessante notare che tali formule invocative vengono 

comunemente utilizzate dai pentecostali come introduzione alla loro ricerca di un’esperienza sensibile dello 

Spirito santo. 



255 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

movimento apparteneva Nicola Cabasilas (1319-1398) che, pur sviluppando una 

visione più sacramentalista, conserva alcune convinzioni fondamentali: l’esperienza 

dello Spirito cambia completamente la vita e il non percepirlo è segno preoccupante; 

lo Spirito parla dell’avvenire, scaccia i demoni, e libera dalle malattie per mezzo della 

sola preghiera53. 

Le testimonianze medievali mostrano come, soprattutto in Oriente, la riflessione sullo 

Spirito è favorita da un’esperienza dello Spirito; oppure, come nel caso di Gioacchino 

da Fiore, una seria riflessione sul senso della storia in teologia non può essere 

separata da una riflessione sullo Spirito che nella storia crea e guida la Chiesa 

sostenendola nell’annuncio del vangelo. 

5 LOGOS, PNEUMA E SCRITTURA NELLA RIFORMA PROTESTANTE 

La Riforma non fu un fenomeno omogeneo perché all’interno di quel moto di 

rinnovamento che percorse la cristianità del XVI secolo vi furono posizioni e 

realizzazioni diverse e spesso molto distanti tra di loro al punto da indurre ad ipotizzare 

che fossero state avanzate diverse proposte di riforme parallele; quella di Lutero e 

quella di Zwingli, per esempio, (a cui più tardi si aggiunse quella di Calvino e poi anche 

di altri) finirono per separarsi in modo aspro per secoli. E mentre si consumava questo 

confronto/scontro tra i due maestri, entrambi ne dovettero sostenere un altro su un 

fronte diverso: quello aperto dagli anabattisti e dalla cosiddetta ‘riforma radicale’ o 

‘popolare’ che contestarono metodi e contenuti della cosiddetta ‘riforma magistrale’ e 

‘magisteriale’, vale a dire la Riforma vincente voluta essenzialmente da intellettuali 

insieme e grazie al potere politico: 

I riformatori radicali, così come altro nella Riforma, furono una 
creazione di Martin Lutero – o, per meglio dire, Lutero e Filippo 
Melantone crearono la Riforma radicale, così come crearono la dottrina 
della Chiesa evangelica. Fatto ritorno a Wittenberg nel marzo del 1522 
dall’esilio alla Wartburg, Lutero intraprese una strada autonoma nella 
politica ecclesiastica e nella propria riflessione teologica. Le altre figure 
della Riforma si trovarono di fronte tre possibilità: rimettersi 
completamente all’autorità di Lutero (come fece, ad esempio, Filippo 
Melantone); agire in maniera indipendente evitando una rottura 
completa con Lutero (come dimostra il caso di Martin Butzer); 
smarcarsi apertamente da Lutero. Coloro che optarono per 

 
53 Laurentin, cit., pp. 239-40. 



256 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

quest’ultima possibilità non furono un gruppo omogeneo né sul piano 
dell’azione riformatrice né su quello dottrinale. Essi, tuttavia, furono 
definiti come una singola entità negli scritti polemici di Lutero e 
Melantone. Solo in questo senso indiretto la Riforma radicale fu un 
fenomeno storico coeso54. 

Insomma, già agli albori del vasto e multiforme movimento culturale e religioso che noi 

chiamiamo ‘Riforma’ si manifestarono i caratteri variegati e plurali di quel mondo 

evangelico che nei secoli a venire avrebbe fatto della diversità il suo valore 

fondamentale e la sua peculiarità: «Liberati dalla unificazione forzata sotto la coperta 

dell’autorità gerarchica, e impegnati in quello che più tardi fu chiamato libero esame 

dell’autorità scritturistica, gli eredi della rivoluzione luterana andarono per vie differenti, 

pur restandone tutti eredi legittimi»55. 

In generale la Riforma ‘magisteriale’ riconobbe l’importanza del concilio di Nicea e di 

quelli immediatamente successivi, sia pure vincolandone le decisioni alla verifica della 

Scrittura che era considerata l’unica autorità in materia di formulazione dottrinale; 

diversamente andarono le cose sul versante ‘radicale’ all’interno del quale maturarono 

posizioni anti nicene sulla scorta di posizioni antitrinitarie che rimettevano in 

discussione le formulazioni cristologiche e trinitarie dei primi concili56. Il filone 

antitrinitario più robusto si sviluppò in alcuni settori dell’anabattismo che, come è noto, 

fu un movimento molto ampio e composito con posizioni talvolta piuttosto differenziate 

al proprio interno; spesso, anzi, la discussione sui temi dottrinali vedeva accese 

dispute interne, come avvenne proprio sulla questione trinitaria nell’esperienza 

anabattista italiana, breve ma piuttosto intensa57. In questa cornice maturò una 

riflessione pneumatologica che sembrava aprire ad una più ampia comprensione 

dell’esperienza dello Spirito; accanto al supremo principio del sola Scriptura sembrava 

farsi strada una decisa formulazione della sovranità dello Spirito e della sua azione. 

Lutero affermava che non solo voleva la Scrittura regina, ma voleva che fosse capita 

attraverso sé stessa e il suo Spirito; Calvino riteneva che nessuno potesse riposare 

con fermezza nella Scrittura se non chi è educato dallo Spirito santo e che, anzi, essa 

comincia a toccarci solo quando nei nostri cuori è suggellata dallo Spirito; per Zwingli 

 
54 J.M. Stayer, Lutero e i riformatori radicali, in A. Melloni (a cura di), Lutero. Un cristiano e la sua eredità 1517-

2017, vol. I, Il Mulino, Bologna 2017, p. 375. 
55 S. Nitti, Lutero, Salerno Editrice, Roma 2017, p. 270 -271. 
56 S. Cavallotto, Il concilio di Nicea nei protestantesimi del XVI secolo, in «Parallelus», 15 (2024), pp.495-552. 
57 U. Gastaldi, Storia dell’anabattismo/2 da Munster ai giorni nostri, Claudiana, Torino 1981, pp. 531-590. 



257 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

il dono dello Spirito è il motore delle riforme. Sulla base di una serie di testimonianze 

bibliche il riformatore di Zurigo dimostra che non l’intelligenza dell’uomo né l’autorità 

ecclesiastica possono accedere alla Parola di Dio, ma solo la luce dello Spirito santo: 

essa è condizione necessaria e sufficiente. Per lui Parola di Dio è da un lato la Scrittura 

biblica, ma in senso stretto è ciò che proviene dallo Spirito e la possibilità dell’uomo di 

accedere a questa rivelazione diretta è garantita dal suo essere imago Dei. Il pensiero 

del riformatore è attraversato da una forte vena pneumatologica che si innesta senza 

problemi sul fondamento del sola Scriptura. Il dono di comprendere ed annunciare la 

Parola di Dio è elargito a tutti i credenti; a chi gli obiettava che senza un’istanza 

magisteriale chiunque può distorcere la Bibbia a suo piacimento egli rispondeva che 

lo Spirito di Dio non fa mancare la propria assistenza a quelli che sono meno provvisti 

di mezzi e perciò più attenti alla Sua guida58. Tuttavia, questa riflessione non consentì 

di aprire un dialogo con quei filoni di spiritualità che si distinsero per il loro costante 

richiamo allo Spirito santo; nelle idee da loro professate si adombravano antiche 

esigenze pneumatologiche mai soddisfatte dalla teologia occidentale e che ora 

venivano nuovamente sollecitate dall’affermazione della centralità delle Scritture 

bibliche affermata dai grandi riformatori59. 

Nel pullulare delle poliedriche iniziative legate al movimento riformatore è ben 

individuabile un filone di spiritualità pneumocarismatica che non ebbe vita facile (al pari 

degli altri movimenti di dissenso sorti in questo periodo) e i cui esponenti furono definiti 

in modo adiaforo ‘esaltati’ (in tedesco schwarmer). Tutti i movimenti che espressero 

dissenso rispetto alla riforma magistrale e magisteriale attribuirono un’importanza 

fondamentale all’azione dello Spirito santo che ponevano al centro dell’esperienza 

cristiana, sia individuale che comunitaria60.  Il confronto fu aspro e le aperture della 

prima ora fatte dai grandi protagonisti del movimento riformatore su questo versante 

man mano si affievolirono in una rigida e inerte formulazione dottrinale che legava lo 

Spirito a Cristo con l’intenzione di legarlo alla Parola intesa come testimonianza 

esterna, quindi alla Scrittura; Calvino affermava che «quando ci viene insegnato di 

 
58 R. Bertalot, Per dialogare con la Riforma, Vicenza 1989, pp. 45-47; V. Subilia, “Sola Scriptura”. Autorità della 

Bibbia e libero esame, Torino 1975, pp. 13-16; F. Ferrario, La «Sacra Ancora». Il principio scritturale nella 

Riforma zwingliana (1522-1525), Torino 1993, p. 52, 62-65. 
59 Filoramo. Menozzi, cit., vol. III pp. 470-75; D.  Christie -Murray, I percorsi delle eresie, Rusconi, Milano 1998, 

p. 176, 224. 
60 J. Macek, La riforma popolare, Sansoni, Firenze 1973, pp. 1-3; Gastaldi, cit., pp. 7-35. L. Felici, La Riforma 

protestante nell’Europa del Cinquecento, Carocci editore, Roma 2016, pp. 126-131. 



258 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

credere nello Spirito Santo ci è pure comandato di attendere da lui quel che gli viene 

attribuito nella Scrittura»61, ma risultava poi piuttosto complicato per i riformatori 

accogliere una spiritualità carismatica che nella fanèrosis tòu pnèumatou62, cioè nella 

manifestazione delle azioni pneumatiche, trovava alcune attribuzioni fondamentali che 

la Scrittura riferisce allo Spirito: vale a dire un’esperienza sensibile della sua azione 

nell’individuo e nella Chiesa. Insomma, la debolezza intrinseca delle affermazioni dei 

primi concili circa la persona e l’opera dello Spirito santo riaffiorava anche nel pensiero 

dei riformatori che teologizzavano sullo Spirito, ma non riuscivano a comprendere o 

ad accettare la sua azione in termini di azione carismatica. A queste proiezioni 

teologiche si aggiungevano quelle dei cosiddetti ‘spirituali’ che avevano importanti 

ricadute sull’ecclesiologia e perciò furono considerati pericolosi da tutti quanti gli altri, 

cattolici compresi63. 

L’incertezza della riflessione pneumatologica in realtà favorì un’avversione mai sopita 

al dogma cristologico, così come formulato da Nicea. L’amore per la ricerca biblica 

poggiata su principi umanistici che tanto aveva significato per l’avvio e l’espansione 

della Riforma si unì a motivi razionalisti che ben presto condussero a convinzioni e 

teologie antitrinitarie; il caso di Michele Serveto e dei fratelli Sozzini furono emblematici 

di un cristianesimo che intendeva mettere in questione l’ecclesiocentrismo fondato su 

un cristomonismo da cui neppure i riformatori erano riusciti a liberarsi. Mettere in 

discussione la divinità di Cristo significava togliere il fondamento principe alla divinità 

della Chiesa esautorandola del potere che nei secoli era andata attribuendosi; in 

mancanza di una chiara teologia che facesse chiarezza in senso pneumatologico sul 

rapporta tra Cristo, Spirito e Chiesa tali posizioni sembravano l’unica via praticabile al 

dissenso pur nelle diverse sfumature dei singoli teologi64. 

6 I PENTECOSTALI E IL CREDO NICENO 

 
61 G. Calvino, Il Catechismo di Ginevra del 1537, a cura di V. Vinay, Claudiana, Torino 1983, p. 42. 
62 L’espressione è paolina e si trova nella prima lettera ai Corinzi 12,7. 
63 Filoramo, Menozzi cit., vol. III, pp. 469-492. 
64 La letteratura al riguardo è numerosa, mi limito a rimandare ad alcune ricerche significative; cfr. D. Cantimori, 

Eretici italiani del Cinquecento, Einaudi, Torino 2002, pp. 42-61; M. Firpo, Antitrinitari nell’Europa orientale 

del ‘500, La Nuova Italia Editrice, Firenze 1977, pp. 137-167. 



259 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

Il pentecostalesimo ha una storia recente, ma un lungo passato; in senso strettamente 

storico nasce all’inizio del Novecento con una dinamica che viene variamente 

interpretata65, ma la sua spiritualità affonda le radici nella più antica tradizione cristiana 

connotata in senso pneumatico e carismatico, per la sottolineatura e la rivendicazione 

costante di un’esperienza sensibile dell’azione dello Spirito nell’individuo e nella 

comunità. Si connota, quindi, come un movimento di risveglio cristiano che, sul piano 

teologico, propone la riscoperta di aspetti dimenticati della testimonianza apostolica; 

in particolare, intende riaffermare l’importanza dell’esperienza dello Spirito in senso 

individuale e comunitario come aspetto fondamentale dell’iniziazione e della vita 

cristiana. I pentecostali furono definiti e si definirono tali per il richiamo costante e 

decisivo all’evento di Pentecoste così come narrato nel capitolo 2 degli Atti degli 

apostoli; per loro tale evento è posto a fondamento dell’autocomprensione della 

Chiesa come istituzione dipendente solo dall’azione dello Spirito santo. Il vento, il 

fuoco, le lingue diverse in quel testo sono ritenuti eventi metaforici che esprimono «il 

fatto che Dio diventa esperienza. Non è la prima volta, ma qui accade alla grande 

coinvolgendo un’intera comunità. Dio non è solo pensato, detto, confessato, lodato 

oppure anche negato, rifiutato, bestemmiato, no, qui ora Dio viene sperimentato. 

Come vento e come fuoco e come parola liberata: Dio diventa esperienza! Pentecoste 

significa che si può fare l’esperienza di Dio»66. Ciò comportava e comporta la 

sottolineatura di una priorità della pratica (culto, missione, testimonianza, devozione, 

ecc.) sulle formulazioni dogmatiche; l’avversione alle definizioni formali delle verità di 

fede derivava dal carattere decisamente antiistituzionale che il pentecostalesimo delle 

origini aveva assunto e questa postura comportava l’avversione a tutto ciò che di 

istituzionale accompagnava le chiese stabilite come il credo classico, la confessione 

di fede, l’organizzazione ecclesiastica, l’ordinazione al ministero, la liturgia 

formalizzata, la formazione teologica. Un atteggiamento che gli attirò critiche ed 

opposizioni, quando non vere e proprie persecuzioni. Tuttavia, le maggiori 

denominazioni pentecostali nate nei primi decenni del Novecento adottarono 

confessioni di fede per fissare il loro credo, soprattutto riguardo all’articolo relativo 

 
65 S. M. Burgess, E. Van Der Maas (a cura di), International Dictionary of Pentecostal Charismatic Movements, 

Zondervan, Grand Rapids (Michigan) 2003, pp. 397-405. 
66 P. Ricca, La Pentecoste e le genti, in AA.VV., Riempiti di Spirito Santo si misero a parlare in altre lingue. 

Verso la comunione dei popoli, Atti della XXXII Sessione di formazione ecumenica organizzata dal Segretariato 

Attività Ecumeniche (SAE), La Mendola (Trento) 23-31 luglio 1994, Roma 1995, p. 54. 



260 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

l’esperienza dello Spirito attraverso la glossolalia (battesimo con lo Spirito santo) e gli 

altri carismi (in particolare guarigioni, liberazioni e profezia); ciò comportò una 

sostanziale adesione ai dogmi storici del cristianesimo, come il simbolo niceno-

costantinopolitano, anche se tale adesione non fu formalmente affermata a parte 

qualche eccezione67. Anche i pentecostali italiani nel 1927, a seguito di un convegno 

svoltosi a Niagara Falls, adottarono una confessione di fede in linea con la tradizione 

cristiana nicena68. È probabile che l’adesione maggioritaria alla teologia trinitaria 

classica fosse dovuta anche al fatto che tutti i pentecostali delle origini provenivano da 

chiese che, in modo più o meno palese, confessavano il Dio triuno. 

Ad ogni modo, quasi subito i pentecostali dovettero considerare l’importanza delle 

definizioni dogmatiche e dottrinali che inevitabilmente si legavano alle pratiche della 

fede. Infatti, quasi sul nascere, il pentecostalesimo fu interessato da una notevole 

disputa sulla pratica battesimale che impose un chiarimento dogmatico di natura 

cristologico e trinitario, perciò una presa di posizione rispetto al credo di Nicea e oltre. 

La questione sorse in occasione dei raduni pentecostali che tra il 1913 e il 1914 diedero 

vita alle Assemblies of God, prima denominazione pentecostale propriamente detta; 

tale denominazione nasceva anche sull’onda di una necessità dottrinale relativa al 

chiarimento del rapporto che il battesimo con lo Spirito santo aveva con l’opera 

espiatrice di Gesù Cristo, questione posta con forza da William Durham, pioniere 

pentecostale delle origini formato ed ordinato ministro nelle chiese battiste69. In questa 

complessa cornice organizzativa e dottrinale un predicatore, Robert Edward McAlister, 

spiegò che gli apostoli battezzarono nel nome del Signore Gesù Cristo (cosa attestata 

nel libro degli Atti degli apostoli) anziché usare la formula battesimale di Matteo 28,19 

perché essi ritenevano che quella espressione fosse l’equivalente cristologico della 

 
67 V. Ciciliot, Oltre la controversia sul filioque e i simboli di fede. La comparsa del cristianesimo pentecostale, 

carismatico e non-denominazionale, in «Concilium», 1 (2025), pp. 88-99. Per una posizione ufficiale espressa 

in sede ecumenica cfr. G. Cereti, F.J.  Puglisi (a cura di), Enchiridion Oecumenicum, vol. VII, Edizioni 

Dehoniane, Bologna, 2006, p. 1438- 1439. 
68 C. Napolitano (a cura di), I pentecostali in Italia. Letture, prospettive, esperienze, Claudiana, Torino 2021, p. 

109. L’affermazione della fede trinitaria è riscontrabile in modo chiaro nell’innologia pentecostale; il che non 

sorprende vista la loro predilezione per la lex orandi rispetto alla lex credendi. 
69 La questione posta da Durham ebbe vasta risonanza e influenzò in modo considerevole il pentecostalesimo delle 

origini provocando una frattura che sostanzialmente non si è più sanata; questa posizione fu sintetizzata con la 

formula finished work e intendeva affermare che il battesimo con lo Spirito santo seguisse immediatamente 

l’accoglimento della grazia divina senza la necessità di passare attraverso uno stadio preparatorio, come invece 

sosteneva la corrente di matrice metodista (holiness) che riteneva la santificazione necessaria per accedere al 

battesimo con lo Spirito. Cfr. Anderson, cit., pp. 39-51. 



261 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

formula matteana. Tale interpretazione fu adottata ed estremizzata da altri predicatori, 

in particolare da Frank Ewart, i quali affermarono che l’unica formula battesimale valida 

era quella indicata negli Atti degli apostoli e quindi chi era stato battezzato con la 

formula matteana doveva essere ribattezzato perché il suo battesimo non era valido. 

Tale prospettiva dottrinale diede vita alla corrente pentecostale oneness70. Questa 

costituisce, in realtà, la terza corrente del pentecostalesimo delle origini dopo la 

corrente derivata dal movimento di santità e quella derivata dal movimento teologico 

del finished work legato al pastore Durham; si tratta, come per le altre correnti 

pentecostali, di un’articolazione del pentecostalesimo complessa e diversificata. 

Secondo qualche statistica accreditata ad essa aderirebbero globalmente 30 milioni di 

persone di cui il 40% neri, il 30% asiatici, il 20 per cento ispanici e solo il 9 % bianchi71. 

Alle origini i pentecostali partivano tutti dal presupposto che solo Dio possa impartire 

Dio; perciò solo Gesù, in quanto Dio incarnato, poteva impartire lo Spirito. A partire da 

questo principio i pentecostali oneness sostenevano che il battesimo nel nome di Gesù 

rispondeva meglio al corollario teologico secondo cui egli svolgesse un ruolo 

fondamentale nell’impartire lo Spirito. In realtà, questa posizione creava una tensione 

sulla comprensione del battesimo con lo Spirito santo; per i pentecostali oneness esso 

si identifica con la rigenerazione (che è sia santificante che rafforzante), mentre per i 

pentecostali ‘triunitari’ diventa un’esperienza post conversione di potenza per la 

testimonianza. Entrambi le posizioni mettono in risalto la presenza e la potenza dello 

Spirito santo nella vita, soprattutto evidente in doni spirituali straordinari, come il 

parlare in lingue, la guarigione divina e le espressioni profetiche, utili per un culto 

comunitario potenziato e per la missione globale. Il battesimo dello Spirito aveva un 

focus cristologico e un orizzonte escatologico, ma rimaneva la preoccupazione 

dottrinale centrale dei primi pentecostali. Si potrebbe dire che per i pentecostali la cosa 

più importante non era la formulazione dottrinale della trinità, ma l’esperienza della 

trinità72. Tuttavia, da queste premesse per i pentecostali oneness scaturì un’avversione 

 
70 S. M. Burgess, E. Van Der Maas, cit., pp.936-938. Una presentazione accurata della posizione oneness si trova 

in D.A. Reed, Oneness Pentecostalism: Problems and Possibilities for Pentecostal Theology, in «Journal of 

Pentecostal Theology», 1 (1997), pp. 73-93. 
71 M. Wilkinson (a cura di), Brill’s Encyclopedia of global pentecostalism, Brill, Leiden-Boston 2021, pp. 476-

478. 
72 K. Warrington, Pentecostal theology. A theology of encounter, t&t clark, New York 2008, pp. 28-33. Si potrebbe 

affermare che l’insistenza su due principi fondamentali della loro spiritualità, la nuova nascita e il battesimo con 

lo Spirito santo, comporta una seria comunione personale con il Figlio e con lo Spirito. È nell’economia della 

koinonia che si può intendere il modo in cui i pentecostali confessano la loro fede trinitaria; cfr. V.-M.  



262 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

dichiarata al credo di Nicea ed una posizione che si andò attestando su «qualcosa di 

simile a una cristologia nestoriana al servizio di una teologia monarchica, in cui il Cristo 

umano poteva relazionarsi interattivamente con l'unico Dio che è sia onnipresente che 

incarnato in lui». Per loro «il Credo niceno-costantinopolitano non è radicato nelle 

Scritture ebraiche o nell'insegnamento di Gesù e degli Apostoli, ma piuttosto nella 

filosofia ellenistica primitiva e, successivamente, nella graduale conversione del 

cristianesimo al paganesimo dopo Costantino»73. 

La discussione tra pentecostali oneness e pentecostali triunitari fu aspra e provocò 

una frattura che spinse i primi ai margini del mondo pentecostale; a loro volta 

tacciarono di apostasia gli altri pentecostali e gli altri cristiani che accettavano il credo 

niceno-costantinopolitano;  solo nel 2000, a seguito dell’impegno della Society for 

Pentecostal Studies nata nel 1970 negli Stati Uniti, si cominciò ad imboccare la via del 

dialogo; si capì che ancora una volta la questione, così come nell’antichità, era 

imperniata sulla comprensione dell’articolo cristologico e lasciava in ombra quello 

pneumatologico, nonostante la loro spiritualità traesse origine da una potente 

affermazione dell’esperienza dello Spirito come dimensione decisiva della vita 

cristiana. In realtà, anche i pentecostali oneness sostengono la sostanza delle 

affermazioni nicene con l’insistenza sulla divinità di Cristo nella sua corporeità, anche 

se inquadrata in una concezione unitaria della divinità sulla scorta che di questa ha la 

visione dell’antico testamento. È opinione di diversi osservatori che un dialogo più 

serrato e disponibile con questa componente del mondo pentecostale potrebbe 

condurre ad una maggiore comprensione delle posizioni che sono state estremizzate 

dall’una e dall’altra parte per ragioni storiche e che non hanno permesso di condurre 

la discussione in modo sereno giungendo a reciproche scomuniche74. 

Sommario 

1. Introduzione 

2. L’afflato dello Spirito nel cristianesimo preniceno 

3. La dimensione esperienziale nella riflessione pneumatologica post nicena 

 
Karkkainen, Toward a Pneumatological Theology, University Press of America, Lanham, Maryland 2002, pp. 

99-103. 
73 F.D. Macchia, The Oneness-Trinitarian Pentecostal Dialogue: Exploring the Diversity of Apostolic Faith, in 

«The Harvard Theological Review», 3 (2010), pp. 329-340. La traduzione del testo nel virgolettato è mia. 
74 Ivi, pp. 340-349. 



263 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

4. Esperienza dello Spirito e riflessione sullo Spirito nel medioevo 

5. Logos, Pneuma e Scrittura nella Riforma protestante 

6. I pentecostali e il credo niceno 

BIBLIOGRAFIA 

Alberigo G. et alii (a cura di), Conciliorum Oecumenicorum Decreta, EDB, 2013. 

Anderson A., An introduction to pentecostalism, Cambridge University Press, Cambridge, 
2004. 

Bentivegna G., Il battesimo nello Spirito santo. Testimonianze della Chiesa dei Padri, Edizioni 
RnS, Roma 1995. 

Bendinelli G., Il dibattito sullo Spirito Santo in ambito latino prima di Agostino: Ilario, Mario 
Vittorino, e De Trinitate pseudo atanasiono, in F. Pieri, F. Ruggero (a cura di), Il divino 
inquieto. Lo Spirito santo nelle tradizioni antiche, Brescia 2018. 

Bertalot R., Per dialogare con la Riforma, Vicenza 1989. 

Bua P., Il Cristo nello Spirito, lo Spirito di Cristo. Una traccia di cristologia pneumatica, in V. 
Mauro (a cura di), Tempo dello Spirito. Questioni di pneumatologia, Edizioni Glossa, Milano 
2020. 

Buonaiuti E., Storia del cristianesimo, Newton & Compton editori, Roma 2002. 

Burgess S.M, Van Der Maas E. (a cura di), International Dictionary of Pentecostal Charismatic 
Movements, Zondervan, Grand Rapids (Michigan) 2003. 

Burgess S.M., Christian peoples of the Spirit, New York University Press, New York-London 
2011. 

Burigana R., Nicea. La storia e l’attualità del concilio di Nicea, in «Parallelus», 15 (2024). 

Burns S., The Fly on the Wings of the Spirit: Spiritual Experience in the Early Church, in 
«Jepta», 18 (1998). 

Calvino G., Il Catechismo di Ginevra del 1537, a cura di V. Vinay, Claudiana, Torino 1983. 

Cantimori D., Eretici italiani del Cinquecento, Einaudi, Torino 2002. 

Cavallotto S., Il concilio di Nicea nei protestantesimi del XVI secolo, in «Parallelus», 15 (2024). 

Cereti G., Puglisi F.J.  (a cura di), Enchiridion Oecumenicum, vol. VII, Edizioni Dehoniane, 
Bologna, 2006. 

Christie -Murray D., I percorsi delle eresie, Rusconi, Milano 1998. 

Ciciliot V., Oltre la controversia sul filioque e i simboli di fede. La comparsa del cristianesimo 
pentecostale, carismatico e non-denominazionale, in «Concilium», 1 (2025). 

Coenen L.- Beyreuther E.- Bietenhard H., Dizionario dei concetti biblici del nuovo testamento, 
Edizioni Dehoniane, Bologna 1976. 

Congar Y., Credo nello Spirito santo, Queriniana, Brescia 1998. 

David C.M., I percorsi delle eresie. Viaggio nel dissenso religioso dalle origini all’età 
contemporanea, Rusconi, Milano, 1998. 

Erich N., Was Montanism a Heresy?, «Pneuma», 1 (1984). 

Estep W.R., La verità è immortale. La storia del movimento anabattista, Casa Editrice Battista, 
Roma 1971. 

Felici L., La Riforma protestante nell’Europa del Cinquecento, Carocci editore, Roma 2016. 



264 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

Ferrario F., La «Sacra Ancora». Il principio scritturale nella Riforma zwingliana (1522-1525), 
Torino 1993. 

Filoramo G., Menozzi D. (a cura di), Storia del cristianesimo, voll. I-IV, Edizione CDE, Milano 
1998. 

Fink K.A., Chiesa e papato nel Medioevo, Il Mulino, Bologna, 1998. 

Firpo M., Antitrinitari nell’Europa orientale del ‘500, La Nuova Italia Editrice, Firenze 1977. 

U. Gastaldi, Storia dell’anabattismo/2 da Munster ai giorni nostri, Claudiana, Torino 1981 

George A., Grelot P. (a cura di), Introduzione al nuovo testamento, vol. II, Borla, Roma. 

Grado Merlo G., Eretici ed eresie medievali, Il Mulino, Bologna, 1989. 

Grasso D., I carismi nella storia. Teologia e prassi, Queriniana, Brescia 1982. 

Hall S. G., La chiesa dei primi secoli, vol. I, Claudiana, Torino 2007. 

Hyatt E.L., 2000 years of Charismatic Christianity. a 21st century look at Church History from 
a Pentecostal/charismatic perspective, Hyatt International Ministries, Dallas, Texas, 1998. 

Karkkainen V.-M., Toward a Pneumatological Theology, University Press of America, Lanham, 
Maryland 2002. 

Kelly J.N.D., Il pensiero cristiano delle origini, Edizioni Dehoniane, Bologna 1984. 

Knox J., Illuminati e carismatici, Il Mulino, Bologna 1970. 

Kohler O., La chiesa come storia, in Mysterium Salutis, vol. VIII, Queriniana, Brescia, 1977. 

Laurentin R., Lo Spirito santo questo sconosciuto, Queriniana, Brescia, 1998. 

Leon-Dufour X. (a cura di), Dizionario di teologia biblica, Marietti, Torino 1976. 

Lipparini F., Parlare in lingue. La glossolalia da san Paolo a Lacan, Carocci Editore, Roma 
2012. 

M. Affuso, Note di pneumatologia, in «Fedeltà», 242 (1998). 

Macchia F.D., The Oneness-Trinitarian Pentecostal Dialogue: Exploring the Diversity of 
Apostolic Faith, in «The Harvard Theological Review», 3 (2010). 

Macek J., La riforma popolare, Sansoni, Firenze 1973. 

McDonnell K., Montague G.T., Iniziazione cristiana e battesimo nello Spirito Santo. 
Testimonianze dei primi otto secoli, Edizioni Dehoniane, Roma 1993. 

Moltmann J., Lo spirito della vita. Per una pneumatologia integrale, Queriniana, Brescia 1994. 

Mortari L. (a cura di), Vita e detti dei Padri del deserto, Città Nuova, Roma, 2001. 

Napolitano C. (a cura di), I pentecostali in Italia. Letture, prospettive, esperienze, Claudiana, 
Torino 2021. 

Nitti S., Lutero, Salerno Editrice, Roma 2017. 

Nugnes A., Lo spirito “dono” da Ilario a Agostino. Un passaggio “fondativo” per la 
pneumatologia latina, in V. Mauro (a cura di), cit. 

Perrone L., La pneumatologia di Origene alla luce delle nuove Omelie sui Salmi, in F. Pieri, F. 
Ruggero (a cura di), cit. 

Pieri F., La “Religione dello Spirito”. Appunti per la revisione di un modello storiografico, in F. 
Pieri, F. Ruggero (a cura di), cit. 

Potestà G.L., Vita di Gioacchino da Fiore, Laterza, Roma - Bari 2004. 

Prinzivalli E., Nicea tra politica imperiale e legislazione canonica ecclesiale, in «Apulia 
Theologica», 10/2 (2024). 

Prinzivalli E., Simonetti M., Seguendo Gesu: testi cristiani delle origini, Fondazione Lorenzo 
Valla - Mondadori, 2 voll., Milano 2010 e 2015. 



265 
Paralellus, Recife, v. 16, n. 39, jul./dez. 2025, p. 239-265 

 

Putti A.M., il Dio silenzioso. Il recupero della teologia nella tradizione latina del secondo 
millennio, in V. Mauro (a cura di), cit. 

Quacquarelli A. (a cura di), I padri apostolici, Città Nuova Editrice, Roma 1976. 

Reed D.A., Oneness Pentecostalism: Problems and Possibilities for Pentecostal Theology, in 
«Journal of Pentecostal Theology», 1 (1997). 

Ricca P., La Pentecoste e le genti, in AA.VV., Riempiti di Spirito Santo si misero a parlare in 
altre lingue. Verso la comunione dei popoli, Atti della XXXII Sessione di formazione 
ecumenica organizzata dal Segretariato Attività Ecumeniche (SAE), La Mendola (Trento) 23-
31 luglio 1994, Roma 1995. 

Rinaldi G., Cristianesimi nell’antichità. Sviluppi storici e contesti geografici (Secoli I-VIII), 
Edizioni GBU, Chieti 2008. 

Romano P. (a cura di), Il profetismo da Gesù di Nazareth al montanismo, «Ricerche Storico 
Bibliche», V (1993), n.1. 

Schaff P., History of the Christian Church, vol. II, Hendrickson Publishers, Peabody 
(Massachussets) 1996. 

Schweizer E., Il vangelo secondo Marco, Paideia, Brescia 1971. 

Scorza Barcellona F. (a cura di), Epistola di Barnaba, Sei, Torino 1975. 

Simonetti M., Lo Spirito santo nella riflessione trinitaria del II e III secolo, in F. Pieri, F. Ruggero 
(a cura di), cit. 

Simonetti M., Prinizivalli E., Letteratura cristiana antica. Antologia di testi, vol. I, Piemme, 
Casale Monferrato 1998. 

Id., Storia della letteratura cristiana antica, Piemme, Casale Monferrato 1999. 

Stayer J.M., Lutero e i riformatori radicali, in A. Melloni (a cura di), Lutero. Un cristiano e la sua 
eredità 1517-2017, vol. I, Il Mulino, Bologna 2017. 

Subilia V., “Sola Scriptura”. Autorità della Bibbia e libero esame, Torino 1975. 

Testa R.L., In viaggio verso Nicea. Costantino tra pagano, donatisti e ariani, in «Apulia 
Theologica», 10/2 (2024). 

Vouga F., Il cristianesimo delle origini, Claudiana, Torino 2001. 

Warrington K., Pentecostal theology. A theology of encounter, t&t clark, New York 2008. 

Wikenhauser A., Schimd J., Introduzione al nuovo testamento, Paideia, Brescia 1981. 

Wilkinson M. (a cura di), Brill’s Encyclopedia of global pentecostalism, Brill, Leiden-Boston 
2021. 

Wipszycka E., Storia delle Chiesa nella tarda antichità, Bruno Mondadori, Milano 2000. 


