
MÍSTICAS E JUSTIÇA 
SOCIOAMBIENTAL

SÉRIE ESPIRITUALIDADES, TRANSDISCIPLINARIDADE E DIÁLOGO  5

GILBRAZ ARAGÃO E MARIANO VICENTE 
 ORGANIZADORES



MÍSTICAS E JUSTIÇA 
SOCIOAMBIENTAL

Série Espiritualidades, transdisciplinaridade e diálogo 5

GILBRAZ ARAGÃO
MARIANO VICENTE

ORGANIZADORES



Universidade Católica de Pernambuco 
Pró-reitoria de Pesquisa e Pós-graduação
Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião 
Grupo de Pesquisa Espiritualidades Contemporâneas, Pluralidade Religiosa e Diálogo
Observatório Transdisciplinar das Religiões no Recife 

Série Espiritualidades, transdisciplinaridade e diálogo 5 

Comitê Científico da Série
Claudio de Oliveira Ribeiro – Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF)
Gilbraz Aragão – Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP)
Luís Carlos Pacheco – Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP)
Maria Cecília dos Santos Ribeiro Simões – Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF)
Rita Macedo Grassi – Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PUCMG)
Roberlei Panasiewicz – Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais (PUCMG)

Edição
Mariano Vicente

Layout e diagramação
Lilian Oliveira

Imagem da capa
Inteligência Artificial

Esta obra está licenciada sob uma licença Creative Commons Atribuição 4.0 Internacional.

© Observatório Transdisciplinar das Religiões no Recife, 2025 

 M678        Místicas e justiça socioambiental [recurso eletrônico]  / Gilbraz 
                          Aragão, Mariano Vicente organizadores. -- Recife: 
                          Observatório Transdisciplinar das Religiões no Recife: 
                          UNICAP, 2025. 
                           247 p. : il. – (Série Espiritualidades, transdisciplinaridade e 
                   diálogo; v. 5)

                           ISBN 978-65-01-85433-5 (e-book)

                           1. Pluralismo religioso. 2. Religiões. 3. Mística. 4. Teologia. 
                    5. Espiritualidade. I. Aração, Gilbraz org. II. Vicente, Mariano, org.
                                                                                                                    

CDU 261.8

Pollyanna Alves - CRB-4/1002



SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO	 6

MÍSTICAS
ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS
Faustino dos Santos	 10

A IMAGINAÇÃO COMO RESISTÊNCIA, POR UMA MÍSTICA ECOFEMINISTA
Rayane Marinho Leal	 27

MARGARIDAS E MÍSTICAS: É O COMEÇO DO FIM OU O FIM DO COMEÇO
Giselle Gomes da Silva Prazeres Souza	 39

RESSACRALIZAÇÃO DA COLETIVIDADE DA VIDA
José Fabrício Rodrigues dos Santos Cabral	 53

RAIMON PANIKKAR: A BUSCA POR UMA MÍSTICA COSMOTEÂNDRICA
Francilaide de Queiroz Ronsi	 67

METODOLOGIAS DIALÓGICAS
COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E TRANSRELIGIOSIDADE 
NAS ENCRUZILHADAS DO SAGRADO
Luca Pacheco	 90

ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR TRANSDISCIPLINAR: 
SUPERANDO ANACRONISMOS E MUMIFICAÇÕES 
Francisco Daniel Pereira Leão	 102



METODOLOGIAS ATIVAS COMO ESTRATÉGIA DE TRANSFORMAÇÃO 
NO ENSINO DE ECOTEOLOGIA
José Fábio Bentes Valente	 114

EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO: 
POSSIBILIDADES PARA UM DIÁLOGO INTER-RELIGIOSO
Juane Braúna Alves	 125

POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO
Gilbraz Aragão e Maruilson Souza	 141

AÇÕES SOCIOAMBIENTAIS
EXU-MULHER: OS ACHADOS DE UMA PESQUISA QUE 
VIROU LIVRO PREMIADO E FOI CAMPEÃ DO CARNAVAL PAULISTANO
Claudia Alexandre	 174

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA: UMA PERSPECTIVA DAS 
COMUNIDADES DE RELIGIÃO DE MATRIZ AFRICANA
Flávio Valdez Martins da Silva, Paulo de Jesus 	 192

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM
Ana Cristina Rodrigues de Vasconcellos 	 209

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ÉTICO E ESPIRITUAL
José Artur Tavares de Brito (Artur Peregrino)	 226

SOBRE OS AUTORES	 240



Apresentação



6 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

APRESENTAÇÃO

Este é o quinto e-book da série Espiritualidades, transdisciplinari-

dade e diálogo, onde o nosso Observatório Transdisciplinar das Religiões no 

Recife vai compartilhando os seus estudos e pesquisas na área do diálogo 

inter-religioso. O Observatório, que completa 20 anos em 2025, é um site 

no portal da Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP), que agrega 

pesquisas acadêmicas e intervenções pedagógicas em torno do encontro 

entre religiões, com atenção para as causas de justiça socioambiental e 

para as místicas transreligiosas que estão entre e para além das tradições 

espirituais da humanidade.

O projeto foi criado por Gilbraz Aragão e vem sendo desenvolvido 

pelos seus orientandos, dentre os quais Luca Pacheco, que está assumin-

do a coordenação. Inclui Grupo de Estudos semanal, Visitas Guiadas se-

mestrais a centros religiosos, além das sessões do Grupo de Pesquisa nos 

congressos anuais da área. Combina o acompanhamento de pesquisas no 

campo do diálogo com a assessoria orgânica às articulações de religiões 

em Pernambuco, como o Fórum Diálogos e a Rede de Feiras das Religiões 

nas Escolas, bem como as comissões regionais de ecumenismo e a coalizão 

continental de espiritualidades progressistas na OEA.

O Observatório colabora ainda com a linha do diálogo na Clínica 

Interdisciplinar de Direitos Humanos da UNICAP e, para além dos muros da 

Universidade, ajuda na construção do Ecoparque das Religiões, um museu 



7 

APRESENTAÇÃO

em movimento que está surgindo em Olinda para mostrar a história com-

parada dos caminhos espirituais. Então, este livro é um registro dos estu-

dos relacionados a tais envolvimentos e os textos se articulam em torno da 

temática “Místicas e justiça socioambiental”, que inspiraram o Seminário 

organizado na UNICAP em outubro de 2025.

Esse encontro anual do Observatório refletiu sobre o serviço à 

fé esclarecida, o trabalho de união das religiões em torno da justiça so-

cioambiental, do respeito à integridade da Criação, junto com a promoção 

do desenvolvimento das ciências – que também evoluem, e reconectam 

transdisciplinarmente as culturas humanas com a natureza e o além. Pois 

orientamos estudos acadêmicos, mas também assessoramos pedagogica-

mente grupos populares.

E nesse Seminário buscamos compartilhar e avaliar os estudos e 

passos nessa ciranda de saberes: o Grupo do nosso Observatório das Reli-

giões, assim, comemorou a sua maturidade, reunindo antigos e novos pes-

quisadores que se encantaram com os estudos transdisciplinares e as suas 

aplicações transreligiosas, em um encontro que, nos 800 anos do Cântico 

das Criaturas, resumo da mística de Francisco e Clara, apontou para a in-

terseccionalidade dos estudos de classe, gênero e etnias, na perspectiva 

de espiritualidades integrais, que relacionam o humano com o cosmos e 

os seus mistérios.

O evento aconteceu em um modelo híbrido, aberto aos 

interessados pela internet e com transmissão desde o auditório do bloco 

G4 da UNICAP. Tudo começou com uma mística relacionada à “Vigília pela 

Terra”, com Paulo Sampaio e o Grupo do ISER. Tivemos três palestras: do 

frei franciscano Faustino dos Santos, que faz doutorado no Programa de 

Teologia da Fordham University (Nova Iorque-EUA), sobre “Espiritualidades 

e os 800 anos do Cântico das Criaturas”; da pós-doutoranda em Antropologia 



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

8 

(FFLCH-USP) Claúdia Alexandre, sobre “Gênero e religiosidades: o caso Exu-

mulher” (com base no seu livro que ganhou o prêmio Jabuti Acadêmico na 

área de Ciências da Religião e Teologia); e da professora Francilaide Ronsi, 

que fez iniciação científica e pós-doutorado em nosso Observatório e hoje 

coordena o Programa de Pós-graduação em Teologia da PUC-Rio, sobre 

“Crise cosmoteândrica e espiritualidade integral”.

Além dessas palestras, aconteceram duas mesas de debates com 

pesquisadores que participam toda quarta-feira das reuniões do nosso 

Grupo de Estudo: sobre “Religiões e educação”, com Daniel Leão, Juane 

Alves, e Cyntia Farias; e sobre “Transdisciplinaridade, Transaberes e fron-

teiras da Antropologia”, com Gilbraz Aragão, Maruilson Souza, e Mailson 

Cabral. Os participantes presenciais foram convidados para o almoço no 

Vegetariano, com a possibilidade de se integrarem mais ainda na história 

de duas décadas do Observatório Transdisciplinar das Religiões no Recife. 

Que as páginas deste livro sejam tão saborosas quanto o nosso 

almoço e signifiquem igualmente um convite para seguirmos juntos, na 

convivência acadêmica e humana, a serviço do esclarecimento das místicas 

e na defesa da justiça socioambiental – que as reúne e as reconecta com o 

mistério, entre e além. 

Aos textos apresentados no Seminário juntaram-se outros, re-

fletindo pesquisas correlatas do Grupo, de forma que o nosso e-book sai 

enriquecido com três eixos: Místicas, Metodologias Dialógicas e Ações 

Socioambientais. Boa leitura e bons engajamentos!

Gilbraz Aragão



Místicas



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

10 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS 
DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

Faustino dos Santos

Para começar: antes do cântico, o cantor e sua mística

A cada vez que penso como Francisco de Assis ainda significa uma 

resposta ou um sinal/sacramento para os dias atuais, eu recordo de uma 

frase dita pelo então papa João Paulo II, no dia 17 de setembro de 1983, no 

local onde, segundo a tradição, Francisco de Assis recebeu os estigmas da 

Paixão de Jesus no seu corpo. João Paulo II, lendo a importância de Fran-

cisco de Assis falou: “Ó São Francisco, [...] o mundo tem saudade de ti”. 

Essa saudade de Francisco ainda é um sentimento no tempo presente. É 

presente porque Francisco, um ser humano que viveu do século XIII, ainda 

oferece inspiração mesmo 800 anos após sua morte. Para exemplificar 

tal importância, vê-se que, no tocante ao desapego material, Francisco 

de Assis serve como crítica ao capitalismo desenfreado. Num mundo de 

intolerância e disseminação de notícias falsas, Francisco se apresenta 

como alternativa ao diálogo e símbolo de respeito e reverência com o 

diferente. Enquanto valoriza a vida em comum, Francisco serve de resposta 

a uma sociedade que cultiva o individualismo e a retenção de bens. Com 

sua dedicação e cuidado aos mais frágeis, ele pode ser enquadrado como 



11 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

resposta a sistemas políticos e sociais de desprezo e descarte dos mais 

vulneráveis. Ao cultivar a fraternidade cosmológica, o Pobrezinho de Assis 

serve como resposta a um sistema de exploração, descuido e desrespeito 

com a casa comum dos seres viventes.

No presente ensaio vou destacar o último elemento da lista aci-

ma. Ou seja, apresentarei como a mensagem do cântico das criaturas de 

Francisco de Assis, que em 2025 completa 800 anos de composição, en-

contra aproximações em outras religiões e espiritualidades quando essas 

valorizam e preservam os fundamentos éticos e valorativos que as respon-

sabilizam pela unidade com a natureza. Para isso, num primeiro momento 

farei uma breve narrativa sobre como se deu a composição do cântico das 

criaturas; em seguida farei uma aproximação teológica e, por fim, tratarei 

da relação entre as religiões e espiritualidades e o Cântico das Criaturas.

Uma breve narrativa da composição do Cântico das Criaturas

As fontes franciscanas narram que pouco tempo antes da morte 

de Francisco, já depois da sua conversão1 e de ter recebido os estigmas 

da Paixão de Jesus no Monte Alverne durante o ano de 1225 (na região da 

Úmbria, Itália), Francisco decidiu escrever uma nova oração ao seu Senhor. 

Na ocasião dessa decisão, Francisco estava (já há cinquenta dias) no 

conventinho de São Damião numa cela isolada, muito doente e sofrendo 

com problemas da visão (Compilação de Assis (CA) 83, 5-20). 

1 Embora hoje se explore a conversão como um processo contínuo que também pode ser 
identificado na vida de Francisco por diversos episódios (prisão após a guerra entre Assis 
e Perúgia, a intuição diante da Crucificado na capela de São Damião, o encontro com o 
leproso, o despojamento dos bens do seu pai biológico Pedro Bernardone, e a decisão de ir 
morar com os leprosos) era comum narrar a conversão como um processo estático.



FAUSTINO DOS SANTOS

12 

Segundo se narra, o seu Senhor Altíssimo o visitou em sonho quan-

do ele estava nessas condições. Apesar dos sofrimentos que enfrentava, 

ele se sentiu muito agradecido porque naquela visão o Onipotente favo-

receu a ele, um indigno servo ainda vivendo na carne, a promessa do Seu 

Reino, do seu amor e da salvação (CA 83, 20).

Quanto à sua decisão de escrever uma nova oração, Francisco diz:

[...] eu quero, para o seu louvor e para nossa consolação e edifi-
cação do próximo, fazer um novo Louvor do Senhor por Tuas cria-
turas, das quais nos servimos todos os dias e sem as quais não 
podemos viver. E nas quais o gênero humano ofende muito o Cria-
dor, e todos os dias somos ingratos por tão grande graça, porque 
não louvamos como devemos o nosso Criador e doador de todos 
os bens. E sentando-se começou a meditar e depois a dizer: “Al-
tíssimo, onipotente, bom Senhor”. E compôs um cântico nessas 
palavras e ensinou seus companheiros a cantá-lo (CA 83, 21-24).

A gratidão de Francisco pela visita do seu Senhor não o direciona 

a um mero encantamento abstrato e desassociado da vida, antes, desper-

ta profunda admiração e sensibilidade para com o mistério que vincula o 

Criador com os seres criados. Nesse mistério vinculativo, o próprio Francis-

co se considerava parte constituinte, embora se colocasse no lugar do mais 

pobre e vil dos seres. 

No seu cântico, Francisco faz uma louvação ao seu Deus por meio 

das criaturas todas, ao mesmo tempo que as convida para que prestem 

louvores ao seu Criador em gratidão por tê-las criado. Ou seja, Francisco 

vocaliza em forma de poema espontâneo a interdependência dos seres. 

Com tal atitude, ele se torna um instrumento sensível que descontinua a 

lógica e a teologia de separação, e coloca não somente o Criador implica-

do com sua obra criadora, mas também as próprias criaturas implicadas 

cosmologicamente entre si. Uma das versões do cântico em português se 

lê assim:



13 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

1 Altíssimo, onipotente, bom Senhor, 
Teus são o louvor, a glória, a honra 
E toda a bênção.
2 Só a ti, Altíssimo, são devidos; 
E homem algum é digno 
De te mencionar.
3 Louvado sejas, meu Senhor, 
Em todas as tuas criaturas, 
Especialmente o senhor Irmão Sol, 
que clareia o dia 
E com sua luz nos alumia.
4 E ele é belo e radiante 
Com grande esplendor: 
De ti Altíssimo, é a imagem.
5 Louvado sejas, meu Senhor, 
Pela Irmã Lua e as Estrelas, 
Que no céu formaste claras 
E preciosas e belas.
6 Louvado sejas, meu Senhor, 
Pelo Irmão Vento, 
Pelo ar, ou nublado 
Ou sereno, e todo o tempo, 
Pelo qual às tuas criaturas dás sustento
7 Louvado sejas, meu Senhor 
Pela Irmã Água, 
Que é mui útil e humilde 
E preciosa e casta.
8 Louvado sejas, meu Senhor, 
Pelo Irmão Fogo 
Pelo qual iluminas a noite. 
E ele é belo e jucundo 
E vigoroso e forte.
9 Louvado sejas, meu Senhor, 
Por nossa Irmã a Mãe Terra, 
Que nos sustenta e governa,  
E produz frutos diversos 
E coloridas flores e ervas.
10 Louvado sejas, meu Senhor,  
Pelos que perdoam por teu amor, 
E suportam enfermidades e tribulações.



FAUSTINO DOS SANTOS

14 

11 Bem-aventurados os que as sustentam em paz,  
Que por ti, Altíssimo, serão coroados.
12 Louvado sejas, meu Senhor, 
Por nossa Irmã a Morte corporal, 
Da qual homem algum pode escapar.
13 Ai dos que morrerem em pecado mortal! 
Felizes os que ela achar 
Conformes à tua santíssima vontade, 
Porque a morte segunda não lhes fará mal!
14 Louvai e bendizei a meu Senhor,  
E dai-lhe graças, 
E servi-o com grande humildade.

Esse cântico de Francisco representa um dos atos mais marcantes 

dos últimos anos de sua vida que os historiadores atribuem a ele como 

sendo o primeiro grande poema em italiano vernacular. Frei Michael Cusa-

to, um franciscanólogo estadunidense, diz que essa composição “foi um 

dos textos mais surpreendentes elaborados por alguém com o olhar de um 

verdadeiro místico - alguém que não apenas via o mundo como originário 

da mente de Deus, mas também via isso sendo expresso externamente no 

mundo como natureza, de modo a conduzir homens e mulheres ao louvor 

de Deus” (Cusato, 2023, p. 191). Também Jacques Le Goff, um importante 

historiador medievalista, numa obra dedicada a Francisco, descreve que 

o Cântico do Irmão Sol é “a mais bela obra de poesia religiosa desde os 

Evangelhos [e] resume todo o amor de Francisco por toda a criação” (Le 

Goff, 2011).

Uma aproximação teológica ao Cântico das Criaturas

Francisco, mesmo não sendo alguém que estudou teologia, foi o 

primeiro teólogo dos franciscanos. Um teólogo da criação. Quando ele diz 

no seu cântico louvado seja meu senhor em todas as suas criaturas, ele 



15 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

está dizendo louvado sejas meu senhor “por meio” ou “através” das suas 

criaturas: o irmão sol, a irmã lua, a irmã morte, etc. Ele revela não qualquer 

espiritualidade, mas uma profunda espiritualidade encarnada.

Do ponto de vista dessa espiritualidade encarnada, Francisco traz 

à luz com profundidade mística que a realidade (as coisas que existem ou 

a criação) é o primeiro sacramento (sinal) divino. Ou seja, a realidade ou 

a criação é a primeira aliada de Deus. Ela é sinal visível de uma verdade 

profunda. Um outro franciscano estadunidense, Richard Rohr, também in-

terpreta e se alinha a essa sensibilidade de Francisco ao dizer que a criação 

ou o universo é o primeiro livro/bíblia por meio do qual Deus se comunica. 

E o respeito à natureza é a condição sem a qual a leitura do segundo livro 

não pode ser desconsiderada (Rohr, 2008)

Francisco deixa entrever essa profundidade mística ao usar apro-

priadamente uma única preposição (“através”) que revela não uma teo-

logia meramente racional, mas que brota de verdades profundas, e por 

que não dizer, do coração de quem se implica com a experiência prática 

de vida. Com o cântico das criaturas, Francisco revela a sua solidariedade 

com a natureza ao mesmo tempo que reconhece sua conexão com quem 

a criou, a quem ele tem profunda reverência por meio das coisas criadas.

No seu itinerário místico/espiritual, Francisco descobre a interde-

pendência dos seres entre si e destes com seu criador; é por isso que ele 

mesmo é um ser profundamente conectado à realidade/encarnado. Com 

essa determinação, ele deixa uma lição fundamental. Isto é, quando acon-

tece uma desidentificação com as criaturas, então nós estamos trilhando 

o caminho equivocado e oposto aos caminhos de Deus. E esse caminho é 

equivocado porque mostra a incapacidade humana de ler o livro primordial 

(natureza) por meio do qual Deus se comunica primeiramente conosco. 

Não ler e respeitar esse livro primordial significa romper com a amorosida-



FAUSTINO DOS SANTOS

16 

de de Deus para conosco mesmos. Por isso eu gosto de ver o cântico das 

criaturas como uma recordação do amor incondicional e também como 

um convite à corresponsabilidade com o cosmos. O cântico é um lembrete 

radical de que somos uma família que, ainda que sob o cuidado amoroso 

de Deus, deve se comprometer na manutenção e cuidado uns dos outros.

Com seu louvor às criaturas, Francisco deixa entrever uma profun-

da sensibilidade de que o mundo é o corpo de Deus. Se quisermos saber 

o que Deus é, devemos olhar, contemplar e cuidar da criação. Se nossas 

atitudes rompem esse contato com Deus, o caminho da remissão passa 

necessariamente pela reconexão, pelo reatar do vínculo segregador en-

tre ser humano e natureza. Em outras palavras, é uma recordação de que 

não cuidamos de verdade de nós mesmos se menosprezamos os nossos 

irmãos e irmãs, plantas, animais, minerais. Acabar com o meio ambiente 

é decretar a nossa sentença de morte e significa um rompimento radical 

com o teológico.

Se Francisco sentiu a necessidade de falar sobre os ultrajes contra 

o Criador por meio das suas criaturas, é porque já no seu tempo muito 

dano já era causado. Olhando para o cristianismo nos séculos posteriores 

a Francisco, é possível entrever que essa sensibilidade não foi levada tão 

a sério pelo cristianismo quando olhamos, por exemplo, à sua afiliação ao 

projeto de dominação colonial moderno que seguiu uma lógica de explora-

ção e de domínio da terra, comércio escravagista, capitalismo, etc. 

O historiador estadunidense Lynn White Jr. no livro sobre The 

historical roots of our ecological crisis (As raízes históricas de nossa crise 

ecológica) acusou o antropocentrismo visceral do judeu-cristianismo de 

ser o principal fator na crise ecológica e planetária que desde um tempo 

pra cá tem se tornado um clamor.



17 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

Crítica semelhante é feita pelo filósofo quilombola piauiense 

Antônio Bispo dos Santos, o Nêgo Bispo, ao dizer que o eurocristão 

monoteísmo é responsável pela cosmofobia - “medo do cosmos” e “grande 

doença da humanidade”. Bispo equipara a cosmofobia ao pecado original. 

Ou seja, a cosmofobia é quando a humanidade, que é parte da natureza, 

é separada dela e passa a instrumentalizá-la por se considerar superior 

(Bispo dos Santos 2023, p. 14, 16).

Nêgo Bispo sugere que a cosmofobia que promove essa descone-

xão do ser humano com os demais seres têm por imunidade a contracolo-

nização. Bispo diz que enquanto o eurocristão monoteísmo visa o “des-en-

volvimento [enquanto] sinônimo de desconectar, tirar do cosmo, quebrar 

a originalidade,” o envolvimento vivido pelo contracolonialismo presa a re-

lação entre as matas, os animais, os seres cosmológicos e suas divindades.

Seguindo a lógica do Nêgo Bispo, Francisco de Assis seria um santo 

contracolonial mesmo tendo vivido numa época em que a colonização oci-

dental ainda não era realidade. Francisco serve de contraponto dentro do 

próprio cristianismo que o tornou santo e o elevou aos altares. Francisco 

de Assis serve ao mesmo tempo como ponto de conscientização e também 

de retomada dos valores e das bases da fé no que tange ao respeito e à 

reintegração do ser humano ao cosmos. White Jr. concordaria com isso 

porque ele mesmo reconheceu que Francisco de Assis e seu misticismo 

cósmico são o antídoto para a crise ecológica.

Com tamanha sensibilidade cosmológica, Francisco de Assis, ao 

mesmo tempo que recentra o cristianismo a partir dos seus elementos 

mais essenciais, ou seja, o cuidado da vida nas suas mais variadas expres-

sões, também excede os limites do cristianismo. Desse modo, no próximo 

e ultimo ponto apresento como a mística cosmológica de Francisco retra-

tado no cântico se encontram e se assemelham aos valores, movimentos 



FAUSTINO DOS SANTOS

18 

e trabalhos desenvolvidos por outras religiões e espiritualidades que não 
somente se dedicam à defesa da criação, mas cuja reverência e cuidado 
com a natureza constituem elementos das suas bases de fé. 

Religiões e espiritualidades e o Cântico das criaturas

Embora White Jr. e Nêgo Bispo afirmem que as bases da degrada-
ção ambiental estão fincadas no antropocentrismo visceral do judeu-cristia-
nismo - a partir do axioma de que a natureza não tem outra razão de existir 
senão para servir ao homem -, precisamos concordar que nenhuma reli-
gião está isenta da tentação material e da instrumentalização da natureza.

Desse modo, se as raízes dos nossos problemas ecológicos são tão 
profundamente religiosas então a solução/uma das soluções também deve 
ser essencialmente religiosa. Nessa resposta religiosa, repensar e reavaliar 
a nossa natureza e o nosso destino passa necessariamente pelo resgate 
dos valores derivativos das tradições religiosas a fim de perceber as suas 
raízes fincadas na proteção, reconciliação e reparação ecológicas.

Nesse cenário ameaçador ao presente e futuro de todos, a reto-
mada dos valores internos e das diretrizes éticas fundamentais de cada 
religião parece ser um elemento fundamental para a tríplice dimensão 
da proteção, reconciliação e reparação ecológicas. É nesse sentido que 
as intuições que provêm do cântico das criaturas de Francisco de Assis 
são um convite ao retorno à originalidade das coisas (no sentido que 
Nego Bispo dá, de integração). Se com uma preposição Francisco inspira 
toda uma teologia, com um adjetivo, “irmão” ou “irmã”, de um lado, ele 
afirma essa teologia e, por outro, propõe um projeto ético cosmológico 
e inter-religioso.

Do ponto de vista da retomada dos valores profundos de cada reli-
gião como solução para o problema ecológico que enfrentamos, vale con-



19 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

siderar como algumas estão implicadas com o elemento ecológico. A tradi-
ção judaico-cristã oferece chaves importantes para a retomada do cuidado 
e da organicidade do humano com a natureza. No Antigo Testamento estão 
contidas orientações muito precisas sobre como devemos interagir com a 
natureza. No Gênesis 2, 15, por exemplo, está dado que “Deus colocou o 
ser humano no jardim do Éden para cuidar dele e vigiá-lo”. Isso é reiterado 
em vários outros lugares. No livro da sabedoria está contido o amor e não 
o ódio com que todas as coisas foram feitas ou mesmo a declaração de 
que tudo que foi feito é muito bom - contido no livro do gênesis. E na linha 
do vínculo entre natureza e divindade,  temos o salmo 24 que diz que “do 
Senhor é a terra e a sua plenitude, o mundo e aqueles que nele habitam” 
(Sl 24, 1).

Na tradição cristã, baseada sobretudo no Novo testamento, con-
tém o amor a Deus e ao próximo como tema central da fé cristã, eles apon-
tam que “a atitude da humanidade em relação à natureza é moldada pela 
compreensão de que o mundo natural é criação de Deus e que os seres 
humanos são chamados a refletir o cuidado e a compaixão de Deus em seu 
tratamento da natureza.”

Em se tratando da vertente Católica do cristianismo atual, temos 
a marcante colaboração do Papa Francisco, cujo nome, inspirado em Fran-
cisco de Assis, não esqueceu a natureza como a irmã pobre e sofredora. 
Ele reiterou sua preocupação com o tema do cuidado à casa comum dos 
seres vivos na sua Carta Encíclica Laudato Si’ (2015) que serve de apelo à 
conversão ecológica e à necessidade de cuidar do meio ambiente como 
um ato de amor e responsabilidade para o presente e para com as gera-
ções futuras. Na sua carta encíclica, o Papa vê uma estreita conexão entre 
responsabilidade social e meio ambiente, além de ressaltar que as pessoas 
que vivem na pobreza são as que mais sofrem com a degradação ambien-
tal (Papa Francisco, 2015).



FAUSTINO DOS SANTOS

20 

Como uma personalidade que excede os limites do catolicismo 

e do cristianismo, Francisco e sua sensibilidade com a natureza também 

podem ser lidos como ponto de interesse e vínculo com as demais tradi-

ções religiosas e espirituais. A espiritualidade budista, por exemplo, sus-

tenta que devemos superar a ilusão de que somos seres separados uns 

dos outros. O budismo acredita na completa harmonia com a ecologia e 

ensina que todos os seres estão interligados. Há uma vertente do Budismo 

chamada de Budismo Engajado criada pelo monge e estudioso budista do 

Vietnã, Thich Nhat Hanh (1926-2022), que diz que nós “inter-somos”, te-

mos corpos cósmicos que precisam ser reconhecidos através dos nossos 

corpos físicos. Hanh diz que nós somos compostos de estrelas, de luz do 

sol, de oceano, de terra, de nuvens (cf. Hanh 2020). Portanto, para o Budis-

mo, nós nos encontramos em relacionamentos de interdependência (ou 

interesse) e por isso os relacionamentos que mantemos uns com os outros 

e com o mundo se tornam centrais para o nosso ser.

Na tradição islâmica, por sua vez, se diz que “Allah criou o cos-

mos e estabeleceu o equilíbrio para todas as coisas”. Nessa perspectiva, 

ninguém tem a autoridade de “transgredir o equilíbrio” (Khalid, O’Brien, 

1992). De acordo com esse ensinamento, “o papel da humanidade na terra 

é o de um ‘khalifa’ ou administradores e agentes de Deus na terra. Mas não 

somos mestres desta terra; não nos pertence fazer o que desejamos” in-

discriminadamente com a criação de Deus (Hugo, M.; Hugo, J., 2025, p. 7).

As inspirações e sensibilidades que provêm do cântico das criatu-

ras também e sobretudo podem ser encontradas nas religiões de Matriz 

Africana e nas religiões indígenas nas quais se acredita que as coisas foram 

criadas para uma continuidade harmoniosa. Desse modo, deve haver uma 

relação de obrigação mútua entre todas as coisas criadas. Nessas tradi-

ções, existe uma verdade profunda de que



21 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

Tudo é permeado pela divindade. Os espíritos da natureza estão 
associados a espécies específicas de animais e árvores, florestas 
sagradas, rios, lagos e montanhas, que lembram às comunidades 
a necessidade de respeitar o meio ambiente. Nada deve ser feito 
para antagonizar os espíritos ancestrais que permeiam a natureza 
(Hugo, M.; Hugo, J., 2025, p. 8).

Um outro elemento que provém das religiões africanas é o concei-

to de Ubuntu (trata-se de um termo banto nguni) que resume a ideia de 

que “eu sou porque nós somos”, enfatizando que a identidade individual 

está ligada à comunidade e à importância do amor e do cuidado mútuo 

(Mbiti, 1969). Isso reforça a ideia de que as ações de uma pessoa em rela-

ção aos outros seres afetam as relações humanas e cosmológicas e a har-

monia espiritual.

Além dessas religiões, muitos outros grupos religiosos reconhecem 

a importância da unidade e do cuidado fundamental de tudo o que existe 

no cosmos. O hinduísmo inspira um movimento de unidade fundamental 

por meio da sua crença no Brahma, que é a alma do universo e o ponto de 

absorção, atração e unidade de tudo que é. O siquismo ensina o respeito 

pelas criações de Deus e enfatiza a importância da humildade e da abne-

gação e incentiva o compartilhamento com os outros a fim de contribuir 

positivamente para a sociedade, estendendo-se aos cuidados ambientais 

e esforços de conservação (McLeod, 1968). Temos também os próprios 

ateístas - que, embora não acreditem existir um deus e uma criação de 

Deus - pensam que não existe diferença inerente entre um ser humano, um 

sapo ou uma árvore. Todos são espécies por direito próprio. Em outra di-

reção, tem-se o panteísmo que acredita na existência de um único espírito 

na natureza que permeia os seres humanos, as plantas e os animais e que 

tudo o que existe faz parte de uma única substância infinita: Deus.



FAUSTINO DOS SANTOS

22 

Voltando para o que nos diz Nêgo Bispo, “as populações desenvol-

vem sua cosmovisão a partir da sua religiosidade e é a partir dessa cosmo-

visão que constroem as suas várias maneiras de viver, ver e sentir a vida” 

(Bispo dos Santos, 2015, p. 38). A partir dessa lógica, se faz urgente que 

cada religião faça uso desse poder para proteger o que ainda é orgânico e 

remediar o que já está ferido. De fato, cada espiritualidade ou religião pos-

sui em si um ingrediente que, combinado com os demais ingredientes das 

outras tradições, pode produzir um antídoto eficaz contra a ameaça real 

que todos os seres sofrem no seu ambiente de compartilhamento comum. 

Inicialmente convidando o Cristianismo a uma revisão interna so-

bre o seu cuidado e ética fundamental em direção à natureza (e em última 

instância à Deus que é a origem e mantenedor da natureza) Francisco por 

meio do seu cântico das criaturas também é/pode ser entendido como um 

convite aberto à possibilita do Cristianismo aprender das outras espiritua-

lidades e colaborar com elas a respeito do próprio Deus e da sua primeira 

expressão de amor que é a natureza (ou realidade, criação, universo, cos-

mos). Com sua sensibilidade presente no cântico, Francisco nos propõe 

uma agenda inter-religiosa de diálogo em prol do cuidado da casa comum 

que é a linguagem de Deus.

O Cântico das Criaturas serve, portanto, como um evocativo ou 

mesmo um convite a uma teologia inter-religiosa da criação em níveis exis-

tenciais e éticos. Em nível existencial, o cântico é um convite a cada sujeito, 

seja ele religioso ou não, para se reconhecer como membro implicado no 

cosmos/universo e, portanto, corresponsável pelo espaço comum onde vi-

vemos. Em nível ético, porque cada religião ou sujeito crente ou não crente 

se compromete ética e moralmente na libertação dos seres criados e no 

favorecimento da justiça e da paz socioambiental.



23 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

Considerações finais

A celebração dos 800 anos da composição do cântico das criaturas 

é mais que uma recordação agradecida ou a celebração do aniversário de 

um escrito, mas trata-se de uma memória que nos envolve e compromete 

com o que nos torna integrais e vinculados a partir de e não apesar das 

nossas diferenças criaturais e religiosas. O ser humano sem a natureza é 

um ser fraturado. Embora a gratidão da memória celebrativa do cântico 

seja devida, o compromisso com o cuidado é a principal e inadiável tarefa 

a ser abraçada. Nesse cenário a regra de ouro se atualiza. O “faça aos ou-

tros o que você quer que façam a você” se torna “faça à natureza, como se 

estivesse fazendo a você”.

Quando da sua decisão de escrever o cântico, Francisco disse que 

o faria porque sentia que ofendemos muito a Deus por meio das suas cria-

turas. Vemos aí implicados prática de vida e religião. Vemos uma se impli-

cando na outra. Parece que as palavras marcantes e tão assertivas desse 

irmão universal nos provocam um profundo exame de consciência e nos 

levam ao confessionário da nossa existência e, enquanto sujeitos religio-

sos, à corresponsabilidade com a existência dos outros e a nossa existência 

implicada nelas. Se dizemos que amamos a quem nos criou, mas não cui-

damos e somos co-responsáveis por aquilo que foi criado, incluindo a nós 

mesmos, estamos vivendo numa falácia de vida.

Para não terminar essa fala com uma interrogação, talvez seja mais 

oportuno recordar as palavras de Francisco já no seu leito de morte. Suas 

palavras, diante do paradoxo do seu fim terreno, serviram como possibili-

dade para aqueles que não estavam se tornando adubo para a irmã terra, 

como era o seu caso. De fato, ao passo que abraçava a morte e a chamava 

de irmã, ele recomendava os seus companheiros de jornada com essas 



FAUSTINO DOS SANTOS

24 

palavras: — Recomecemos! Até agora pouco ou nada fizemos (cf. Celano 1, 

103). Tenho certeza de que essas palavras de Francisco nos servem ainda 

hoje como um despertar de consciência para um processo contínuo de 

cuidado do nosso espaço comum. Vamos, companheiros, mais uma vez 

recomeçar!

Referências

BATCHELOR, M.; BROWN, K. Buddhism and ecology: World religions and 
ecology series. London: Cassell, 1992.

BISPO DOS SANTOS, Antônio (Nêgo Bispo). A terra dá, a terra quer. Belo 
Horizonte: Piseagrama; São Paulo: Ubu Editora, 2023.

BISPO DOS SANTOS, Antônio (Nêgo Bispo). Colonização, Quilombos: 
modos e significações. Brasília: Universidade de Brasília – Instituto 
Nacional de Ciência e Tecnologia de Inclusão no Ensino Superior e na 
Pesquisa (INCTI), 2015.

BITTAR, William. São Francisco de Assis: devoção e templos no Rio de 
Janeiro. Diário do Rio, Rio de Janeiro, 04 out. 2023. Disponível em: 
https://diariodorio.com/william-bittar-sao-francisco-de-assis-devocao-e-
templos-no-rio-de-janeiro/. Acesso em: 12 set. 2025.

BODO, Murray, OFM. Poetry as prayer: Saint Francis of Assisi. 2. ed. 
Phoenix: Tau Publishing, 2015.

BOFF, Leonardo. A união da ecologia interior com a exterior: O cântico 
ao Irmão Sol de Francisco de Assis. 10 jun. 2025. Disponível em: https://
leonardoboff.org/2025/06/10/a-uniao-da-ecologia-interior-com-a-
exterior-o-cantico-ao-irmao-sol-de-francisco-de-assis/. Acesso em: 12 set. 
2025.

CUSATO, Michael, OFM. Francis of Assisi: His life, vision, and companions. 
Eugene: Reaktion Books, 2023.



25 

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CÂNTICO DAS CRIATURAS

FONTES FRANCISCANAS. Compilação de Assis (CA). Conferência dos 
Capuchinhos do Brasil, [s.d.]. Disponível em: https://www.capuchinhos.
org.br/capitulos/compilacao-de-assis. Acesso em: 12 set. 2025.

FONTES FRANCISCANAS. Primeira Vida de Tomás de Celano (Celano 1). 
Conferência dos Capuchinhos do Brasil, [s.d.]. Disponível em: https://
drive.google.com/file/d/13Z9kmWdUK0KRurEzwDjU_Ao37vCRlc2s/view. 
Acesso em: 12 set. 2025.

FONTES FRANCISCANAS. Segunda Vida de Tomás de Celano (Celano 2). 
Conferência dos Capuchinhos do Brasil, [s.d.]. Disponível em: https://
drive.google.com/file/d/1IBnP38_gnzT-8_8gnv7Thg-YtSfFKOZo/view. 
Acesso em: 12 set. 2025.

HANH, Thich Nhat. You have a cosmic body. Plum Village, 28 
Jan. 2020. Canal do YouTube. Disponível em: https://youtu.be/
kGRerfJG2vc?si=bmYl6-hXMbgfTqQk. Acesso em: 12 set. 2025.

HUGO, M. L.; HUGO, J. O. The environmental crisis: A religious solution? 
KOERS — Bulletin for Christian Scholarship, [s.l.], v. 90, n. 1, 28 fev. 2025.

KHALID, F.; O’BRIEN, J. Islam and ecology: World religions and ecology 
series. London: Cassell, 1992.

LE GOFF, Jacques. São Francisco de Assis. Trad. de Marcos de Castro. Rio 
de Janeiro; São Paulo: Record, 2011.

LEVINE, M. P. Pantheism: A non-theistic concept of deity. London: 
Routledge, 1994.

MBITI, J. S. African religions and philosophy. London: Heinemann 
Educational Books, 1969.

MCLEOD, W. H. Guru Nanak and the Sikh religion. Oxford: Oxford 
University Press, 1968.



FAUSTINO DOS SANTOS

26 

PANASIEWICZ, Roberley. Os níveis ou formas de diálogo inter-religioso: 
uma leitura a partir da teologia cristã. Horizonte, Belo Horizonte, v. 2, n. 3, 
p. 39-54, 2. sem. 2003.

PAPA FRANCISCO. Laudato Si. Sobre o cuidado da casa comum. 24 de 
maio de 2015. Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/
pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-
si.html. Acesso em: 12 set. 2025. 

PRYDS, Darlene. Living “The Canticle of the Creatures”. St. Anthony 
Messenger Online Magazine, abr. 2025. Disponível em: https://www.
franciscanmedia.org/st-anthony-messenger/living-the-canticle-of-the-
creatures/. Acesso em: 12 set. 2025.

ROHR, Richard. Things hidden: Scripture as spirituality. Cincinnati: 
Franciscan Media, 2008.

WHITE, Jr., Lynn. The historical roots of our ecological crisis. Science, v. 
155, n. 3767, p. 1203-1207, 10 mar. 1967.

WINTZ, Jack. St. Francis and His Canticle of the Creatures. St. Anthony 
Messenger Online Magazine, [s.l.], fev. 2018. Disponível em: https://www.
franciscanmedia.org/st-anthony-messenger/st-francis-and-his-canticle-of-
the-creatures/. Acesso em: 12 set. 2025.



27 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

A IMAGINAÇÃO COMO RESISTÊNCIA, 
POR UMA MÍSTICA ECOFEMINISTA

Rayane Marinho Leal

Introdução
 

	 A circulação cotidiana de termos como mística, ecofeminismo e 

imaginação costuma vir acompanhada de uma série de preconceitos, mui-

tas vezes sustentados por compreensões superficiais e pouco dispostas 

a reconhecer o potencial transformador dessas perspectivas. Longe de 

constituírem ideias vagas ou abstratas, tais conceitos revelam caminhos 

concretos para repensarmos nossas formas de estar no mundo e para am-

pliarmos o horizonte do que podemos construir enquanto humanidade.

	 Neste texto, proponho uma aproximação mais profunda com 

esses termos a partir das obras de  Ivone Gebara, cuja contribuição teó-

rica ilumina novas formas de compreender espiritualidade, justiça so-

cioambiental e corpo território. Em sua abordagem ecofeminista, visio-

nária e radicalmente comprometida com a preservação da capacidade 

de imaginar, mística deixa de ser apenas um termo teórico para se tor-

nar uma prática de existência voltada não ao domínio, mas ao cuidado; 

não ao distanciamento, mas à presença ética e sensível no cotidiano.

	 Com frequência, atribui-se à mística um caráter esotérico ou ne-

buloso, como se fosse um conjunto de percepções intangíveis e desco-



RAYANE MARINHO LEAL

28 

nectadas da vida concreta. Essa leitura reduzida reforça o individualismo 

e desconsidera que a mística longe de ser fuga pode constituir uma for-

ça de vínculo, pertencimento e responsabilidade coletiva. No Dicionário 
da Academia Brasileira de Letras, por exemplo, mística é definida como 

“tendência a uma religiosidade ou espiritualidade muito profunda; misti-

cismo” (2008, p. 865), enquanto o Dicionário de Conceitos Fundamentais 

do Cristianismo amplia essa compreensão ao afirmá-la como um conceito 

essencial a qualquer tradição que reconhece o mistério como parte 

constitutiva da realidade absoluta, “a mística é conceito fundamental do 

cristianismo como o é de toda religião que admite em seu âmbito o misté-

rio e até de movimentos filosóficos que tendem a reconhecer a existência 

do mistério como componente da realidade absoluta” (Dicionário,1999, p. 

489).

	 Reconhecer tais definições, porém, é apenas o ponto de partida. 

Nesse sentido, apresento o texto organizado em três eixos. No primeiro, “A 

mística por Ivone Gebara”, discuto as perspectivas inauguradas pela auto-

ra no texto “Mística e Política na Experiência das Mulheres”, ressaltando 

como ela amplia e ressignifica o entendimento institucionalizado da mís-

tica. Em seguida, abordo o  ecofeminismo como prática epistemológica, 

articulando reflexões que evidenciam a urgência de novas leituras para a 

construção de uma ontologia e de uma ética comprometidas com a inter-

dependência e o cuidado. Por fim, exploro a imaginação como capacidade 

de resistência, elemento fundamental para a criação de novos modos de 

viver e pensar. Encerrando o percurso, apresento as considerações finais e 

espero que você tenha boas reflexões.



29 

A IMAGINAÇÃO COMO RESISTÊNCIA, POR UMA MÍSTICA ECOFEMINISTA

A mística por Ivone Gebara 

	 No texto Mística e Política na Experiência das Mulheres, Ivone 

apresenta a reflexão a partir das vivências das mulheres empobrecidas, 

que nos ajuda para uma compreensão, de como a autora busca delimitar o 

novo conceito de mística. Como ela apresenta, 

a palavra mística, ou a expressão “vida mística”, não fazem parte 
do vocabulário popular. Somos nós que, muitas vezes com cate-
gorias racionais alheias à experiência popular, damos esse nome 
a alguns aspectos de sua vida. [...] O sentido... [da] palavra mística 
provém não só de um mundo cultural diferente historicamente, 
mas também socialmente, isto é, provém do mundo das elites ins-
titucionais ou ainda das elites ‘espirituais’ dentro do cristianismo. 
As grandes místicas assim são chamadas dentro do catolicismo ofi-
cial, não tendo no catolicismo popular a mesma consideração...
Sem dúvida, dentro de uma visão cristã hierarquizada e diferencia-
da por graus de conhecimento de Deus e intimidade, diferenciada 
também por instituições que se apresentam mais ou menos ‘espe-
cializadas’ nos caminhos da perfeição espiritual, os pobres e entre 
eles as mulheres não podem fazer parte da plêiade de eleitos e 
eleitas (Gebara, 1989, p.914-915).  

	 Nesse sentido, Gebara avança nas discussões, localizando a mís-

tica em um lugar comum, ela deixa de ser um atributo restrito a poucos 

iniciados e passa a ser compreendida como uma espécie de energia vi-

tal que mobiliza a ação humana a partir de uma motivação fundamental, 

orientada por valores que moldam um espécie de categoria teológica, mas 

que com as mudanças seculares vem ganhando rumos que ultrapassam as 

fronteiras da religião. Como observamos na reflexão da autora, “essa mís-

tica sem nome, para muitas [das mulheres], se exprime também em uma 

militância político-partidária de esquerda, não necessariamente ligada a 

uma igreja ou religião” (Gebara, 1989, p.918).



RAYANE MARINHO LEAL

30 

	 A partir dessa perspectiva, quando a mística ganha um corpo, e 

aqui podemos inserir no corpo do “movimento feminista [ele] engloba no 

seu bojo uma mística política, ou seja, uma perspectiva de reorganizar as 

relações humanas a partir da relacionalidade existente entre todos os se-

res, entre a natureza, enfim, entre tudo o que existe” (Gebara, 1989, p. 

926), assim, ela toca no próprio mistério da vida. 

	 Essa integração relacional, apresentada por Ivone, leva nesse sen-

tido a falar da “Mística Política do Movimento Feminista”, do qual iremos 

inserir no contexto de um conceito que ela irá trabalhar em outro texto 

alguns anos depois, como também na palestra concedida para 33 Bienal 

de São Paulo, com o tema que abordará sobre o ecofeminismo, mas antes 

de assumir o compromisso em discutir sobre o ecofeminismo no próximo 

tópico, deixo um pequeno trecho de reflexão. 

	   Uma das formas de compreender a mística, discutida até aqui, se 

ambienta para além de como deve ser praticada as visões mais integradas 

dos contextos sociais das mulheres no contexto religioso, ela vai além de 

requerer uma hermenêutica bíblica, recuperando antropologicamente a 

presença das mulheres nos espaços de interações, sobretudo como agen-

tes nas narrativas.  

	 A mística feminista nos questionamos sobretudo do porquê neces-

sariamente a ligação transcendental está vinculada apenas a imagem da 

figura masculina, e do porquê o poder de instituir, por exemplo, o batismo, 

símbolo de ligação com a eternidade, não pode ser mediado por outros 

seres, entre eles as mulheres, que continuam passivas aguardando a sal-

vação mediada. Agora sim, vamos entender como chegamos à ideia de um 

conceito de ecofeminismo como prática.



31 

A IMAGINAÇÃO COMO RESISTÊNCIA, POR UMA MÍSTICA ECOFEMINISTA

Ecofeminismo como prática epistemológica e as interrelações com a 
mística e a imaginação 

	 À primeira vista, essa discussão pode parecer distante, tanto das 

interpretações sobre mística, como das lutas das mulheres em uma pers-

pectiva ecológica e a imaginação, já que as limitações acadêmicas de dis-

cussões são ancoradas em um ponto de vista cartesiano pelo corpo ins-

titucional majoritariamente permeado por homens em sua naturalizada 

função social. 

	 No entanto, é justamente ao articular esses três aspectos: mística, 

ecofeminismo e imaginação que o elo central entre os temas se revela. As 

opressões que atingem as mulheres, que contribuem para a destruição da 

natureza e que reforçam a padronização de narrativas sem o uso efetivo da 

imaginação, compartilham as mesmas raízes: estruturas patriarcais e capi-

talistas que organizam, controlam e exploram corpos, territórios e mentes.

	 Como encontramos na terceira parte do Segundo Sexo, Simone de 

Beauvoir discute sobre os mitos presentes no nosso coletivo para garantir 

nossa compressão lógica do status quo, de modo que, ao ler a relacionali-

dade apresentada destacamos o seguinte trecho, 

A história mostrou-nos que os homens sempre detiveram todos 
os poderes concretos; desde os primeiros tempos do patriarcado, 
julgaram útil manter a mulher em estado de dependência; seus 
códigos estabeleceram-se contra ela; e assim foi que ela se consti-
tuiu como Outro. Esta condição servia os interesses dos homens, 
mas convinha também a suas pretensões ontológicas e morais. 
Desde que o sujeito busque afirmar-se, o Outro, que o limita e 
nega, é-lhe, entretanto, necessário: ele só se atinge através dessa 
realidade que ele não é. Por isso, a vida do homem nunca é pleni-
tude e repouso, ela é carência e movimento, é luta. Diante de si, 
o homem encontra a Natureza; tem possibilidade de dominá-la e 
tenta apropriar-se dela. Mas ela não pode satisfazê-lo. Ou ela só se 



RAYANE MARINHO LEAL

32 

realiza como uma oposição puramente abstrata e é então obstá-
culo e permanece alheia, ou se dobra passivamente ao desejo do 
homem e deixa-se assimilar por ele; ele só; está só quando toca 
uma pedra, só quando digere o fruto. Só há presença do outro se 
o outro é ele próprio presente a si; isso significa que a verdadeira 
alteridade é a de uma consciência separada da minha e idêntica a 
ela (Beauvoir, 2016, p.199). 

	 Nesse sentido, o grande problema é que historicamente, embora 

as mulheres sejam sujeitos, o patriarcado não fez esse reconhecimento. 

Ele tratou as mulheres, bem como a natureza, ora como obstáculo, ora 

como objeto de apropriação, nunca como uma consciência igual. Sobre 

essas relações de poder, Ivone elaborou novas formas de construções on-

tológicas e éticas a partir do quadro ecofeminista, durante sua palestra na 

33 Bienal de São Paulo, em 2018,  

Esse quadro ecofeminista nasce mais ou menos no final da déca-
da de 1970, quando um grupo de mulheres começa a perceber 
a quantidade de desastres ecológicos começando por Chernobyl, 
mas esses desastres ecológicos se sucedem, aqui no Brasil,  tem 
uma sucessão infinda, não basta falar só de Mariana, mas tem que 
se lembrar de Paulo Afonso, tem que se lembrar de Tacaratu, Ama-
zonia, tem que se lembrar de um monte de desastres, que não 
são frutos da convivência do ser humano com a natureza, mas são 
frutos da depredação capitalista em relação a própria natureza. [A 
partir disso], nasce isso que eu chamei de cristianismo ecofeminis-
ta [...] Em que consiste, nós acreditamos que a interdependência 
é um fundamento de uma nova ontologia e de uma nova ética, 
o que significa isso, não é mais a hierarquia dos seres, primeiro 
Deus, depois o ser humano, o ser humano branco, o ser humano 
heterossexual, depois o homossexual, depois a mulher, não é mais 
essa visão hierárquica que começa pela imagem de Deus pai, mas 
é um cristianismo que tem como base filosófica, base ontológica, 
quando eu falo base ontológica significa que nós, todos os seres, 
desde a formiga, passando pela barata, pelo passarinho, pelas ár-
vores, pelo ar, pelas águas, atravessando tudo que existe, até os 



33 

A IMAGINAÇÃO COMO RESISTÊNCIA, POR UMA MÍSTICA ECOFEMINISTA

vermes que estão nas frutas e na terra, tudo é marcado por essa 
interdependência. Então, consequentemente, se eu falo que tudo 
é marcado por essa interdependência, eu tenho que sair do siste-
ma cristão hierárquico, que se estabeleceu especialmente a partir 
do IV século. Se eu estiver atenta, se nós estivermos atentos a vida, 
se nós estivermos presentes em nós mesmos e ao nosso mundo, 
a gente não precisa de prova da interdependência, a gente ape-
nas constata essa ordem da interdependência[...] me parece que 
o fundamental não só a forma de enxergar todos os ecossistemas, 
mas de enxergar todos os seres humanos. Por tanto, a interdepen-
dência me revela que as hierarquias é que foram construídas e que 
a interdependência é o elemento natural de toda vida, então vai 
revelar quem é o ser humano ou quem são os seres humanos, essa 
interdependência vai revelar uma nova ontologia, que consequen-
temente vai exigir uma nova ética, e estou me referindo sobretudo 
a uma nova ética social (Gebara, 2018).

	

	 Após a Bienal, Gebara aprofunda a discussão sobre a interdepen-

dência do conhecimento em seu texto Epistemologia Ecofeminista. Nele, 

retomando a lógica apresentada por Beauvoir em O Segundo Sexo, cuja 

construção narrativa foi anteriormente destacada, a autora propõe uma 

revisão das formas tradicionais de compreender as relações humanas. A 

partir da perspectiva ecofeminista, essa releitura desloca o modelo dua-

lista que separa sujeito e objeto, indicando que ambos existem de modo 

interdependente e interconectado com tudo aquilo que buscam conhecer.

 o sujeito é sujeito e objeto não separado, mas interdependente, 
interconectado com tudo o que se propõe a conhecer. E o conhe-
cimento pessoal é apenas um aspecto dessa relação. Trata-se de 
articular subjetividade/objetividade, individualidade/coletividade, 
transcendência/ imanência, ternura/compaixão/ solidariedade, 
plantas/humanidade, animais/humanidade a partir de uma pers-
pectiva englobante (Gebara, 2025, p.21).



RAYANE MARINHO LEAL

34 

	 É nesse horizonte que Gebara afirma que o conhecimento 

individual faz parte de uma faceta dentro de uma teia relacional mais 

ampla. Como ela enfatiza: “O drama existencial do ser humano não é isola-

do, embora saibamos que a dor maior é misteriosamente sentida em cada 

ser” (Gebara, 2025, p. 21).

	  A partir dessa base, a autora traduz como o patriarcado configu-

rou tanto o conhecimento histórico quanto a própria ideia de humanidade. 

Ela impulsiona a mudança por meio de uma construção além da teoria, 

mas uma epistemologia em desenvolvimento integrado, confluindo dife-

renças e semelhanças, como também aquilo que ainda não descobrimos 

em nós mesmos, como descrito por ela, 

O masculino não pode ser sinônimo de humano e de histórico e o 
ecológico não pode mais ser considerado um objeto da natureza a 
ser estudado e dominado pelo homem. Tal abertura introduz ou-
tros referenciais para o nosso conhecimento, mais amplos do que 
os estabelecidos pela epistemologia patriarcal. Algumas pessoas 
temem que o ecofeminismo tragam nova perspectiva essencialista 
ao afirmar a diferença entre aproximações epistemológicas femi-
ninas e masculinas. Não se trata de essencialismo biológico ou fi-
losófico, mas de abrir a epistemologia para uma perspectiva plural 
que inclui aspectos comuns a homens e mulheres de uma dada 
cultura, mas inclui aspectos diferentes nascidos de experiências 
diversas (Gebara, 2025, p.24). 

	 Essa abertura a experiências diversas, apontada por Gebara, nos 

conduz diretamente a capacidade de imaginação. Com frequência reduzi-

da à ideia de fuga, delírio ou incapacidade de formular formas concretas 

de vida, a imaginação também sofre os efeitos das mesmas estruturas que 

determinam quem tem legitimidade para conhecer e existir, da qual abor-

daremos a seguir. 



35 

A IMAGINAÇÃO COMO RESISTÊNCIA, POR UMA MÍSTICA ECOFEMINISTA

Imaginação como capacidade de resistência

	 Como apresentado no livro Esperança Feminista, a autora situa 

pontos de interesse do capital nas nossas próprias subjetividades. Já que, 

como escrito anteriormente, as estruturas patriarcais e capitalistas orga-

nizam, controlam e exploram corpos, territórios e mentes, nesse tópico, 

chegou a vez de abordar sobre a mente e a capacidade de resistir por meio 

da imaginação,

A imaginação é cada uma e cada um de nós, assim como o senti-
mento, o pensamento, a fala, a escuta, o amor. O, mas grave nesse 
crime de roubo é que nos propõem como imaginação, como ocu-
pação viva de nossa caixinha imaginária, aquela caixinha como a 
do Pequeno Príncipe, que só vê o interior, são coisas fabricadas, 
coisas para comprar, para ter, para ser igual a quem está nos ofere-
cendo. Eles mantêm nossa imaginação e nosso desejo de melhorar 
na vida atrelados ao seu pensamento consumista, ao seu comér-
cio e à sua vontade. Tornam a imaginação algo concreto, coisifi-
cado, comercializável, objetos de luxo ou lixo, para ser comprado 
e produzir pequenas satisfações instantâneas, perecíveis e ilusó-
rias. Eles nos iludem pedindo que imaginemos coisas boas, mas 
ao mesmo tempo nos induzem a cair na armadilha das chamadas 
coisa úteis que nos oferecem (Diniz; Gebara, 2022, p.53).  

	 Não só como formas de minar as possibilidades, é possível com-

preender que pessoas com poderes econômicos, políticos e comunicacio-

nais imaginam nossos futuros com base em pilares do passado, conforme 

eles imaginam, nós podemos resistir desimaginando, seguindo um convite 

da autora, 

Imaginar convida-nos também a desimaginar. Desimaginar é tirar 
do pensamento as coisas terríveis tramadas que podem aconte-
cer...Depois de criar formas de desimaginar as perversidades, há 
que continuar a imaginar e gravar na memória do corpo os belos 



RAYANE MARINHO LEAL

36 

encontros, as pequenas conquistas que nossa imaginação passada 
provocou como um incentivo para o presente e o futuro (Diniz; 
Gebara, 2022, p.57). 

 

	 É ao permitir que criemos noções de convivência enraizadas em 

nossas próprias territorialidades que nos tornamos capazes de romper 

com discursos desconectados da interdependência que sustenta a vida. 

	 É imaginando futuros possíveis que deslocamos a lógica de um 

“Deus acima de tudo” para a compreensão de que “Deus está em tudo”: 

não como autoridade distante, mas como presença que se constrói conos-

co, no entrelaçamento de um futuro comum. Imaginar, portanto, torna-se 

prática mística, um exercício de imaginar modos de existir que não excluam 

outras formas de vida, outras matrizes espirituais e outras concepções de 

mundo que não coincidem com as nossas.

	 Nessa perspectiva, imaginar exige descanso. Contudo, em nossa 

sociedade, as pausas foram marginalizadas, tratadas como improdutivas. 

Ainda assim, é apenas quando desaceleramos que compreendemos que 

imaginar carrega uma das forças mais potentes que nosso corpo é capaz de 

gerar. Pausar a mente é abrir espaço para esse dom misterioso que reorga-

niza experiências, símbolos e memórias, possibilitando a criação de novas 

formas de perceber, de sentir e de habitar o mundo.

	 Quando nos possibilitamos imaginar uma construção do movi-

mento feminista como interdependente de um território, estabelecemos 

que para isso precisamos proteger o lugar onde habitamos, reorganizando 

a lógica dentro de um ecossistema, germinando pontes a partir da prática 

da mística, recuperar nosso sentido de urgência para mudança tornasse 

luz ao estabelecer pontos para uma nova mística ecofeminista ainda não 

imaginada.	

 



37 

A IMAGINAÇÃO COMO RESISTÊNCIA, POR UMA MÍSTICA ECOFEMINISTA

Considerações finais 

	 A partir dos três pontos desenvolvidos neste texto, articulados por 

meio de obras escritas em diferentes momentos da trajetória intelectual 

de Ivone Gebara, compreendo que esta reflexão inaugura apenas uma pe-

quena semente para debates futuros. Que ela possa abrir caminhos para 

a construção de novas leituras, nas quais as práticas místicas deixem de 

carregar estigmas e passem a ser reconhecidas como formas legítimas de 

perceber e acolher o mistério que habita em cada ser, na força da própria 

mística que nos convoca a modos mais atentos, éticos e interdependentes 

de existir.

	 Por tanto, é fundamental que ao observarmos a presença de hie-

rarquias, seja possível enxergar uma desconstrução desse modelo, possibi-

litando novas formas de uma ontologia que abarque novos modos éticos, 

capacitado para transformar a ideia de progresso econômico em progresso 

socioambiental. Sendo capaz de enxergar as mulheres, sobretudo as em-

pobrecidas e os seres não homens com tamanha dignidade. 

	 Nesse sentido, recuperar nossa capacidade de imaginar é urgente, 

tão urgente quanto imaginar uma mística ecofeminista, um horizonte onde 

a fé na vida cantada na música de Gonzaguinha abranja a fé no homem 

para a fé na mulher. Se existir fé no que virá, se conseguirmos transformar 

a força mobilizadora juntas, talvez, poderemos tudo, ainda não consigo 

afirmar por aqui, mas vamos lá fazer o que será, não sozinhas, não sozi-

nhos, mas em comunhão com a terra, com os corpos, com as águas, com 

todas as formas de vida, resistindo e cuidando juntas da nossa força de 

imagin(ação). 



RAYANE MARINHO LEAL

38 

Referências 

BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo: fatos e mitos. 3 ed., Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 2016. 

DICIONÁRIO de Conceitos Fundamentais do Cristianismo. São Paulo: 
Paulus, 1999. 

DICIONÁRIO Escolar da Língua Portuguesa. Academia Brasileira de Letras, 
2 ed. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 2008. 

DINIZ, Debora; GEBARA; Ivone. Esperança Feminista, 1.ed., Rio de Janeiro: 
Rosa dos Tempos, 2022. 

GEBARA, Ivone. Epistemologia Ecofeminista. Mandrágora, [S. l.], v. 6, n. 6, 
p. 18–27, 2025. Disponível em: <https://revistas.metodista.br/index.php/
mandragora/article/view/1428>. Acesso em: 16 nov. 2025.

GEBARA, Ivone. Mística e política na experiência das mulheres. Revista 
Eclesiástica Brasileira, [S. l.], v. 49, n. 196, p. 913–926, 1989. 
DOI: 10.29386/reb.v49i196.3089. Disponível em: https://
revistaeclesiasticabrasileira.emnuvens.com.br/reb/article/view/3089. 
Acesso em: 16 nov. 2025.

GEBARA, Ivone. Trindade, palavra sobre coisas velhas e novas: Uma 
perspectiva ecofeminista. São Paulo: Paulinas, 1994. 

GEBARA, Ivone. Além do cristianismo patriarcal: um breve esboço 
de uma ética ecofeminista para a coexistência humana. São Paulo: 
Fundação Bienal de São Paulo; Sesc-SP, 2018. 1 vídeo (37min.12 seg.). 
Publicado pelo canal Bienal São Paulo. Disponível em:<https://youtu.be/
R4SEqjVnmiE?si=4Z5a1PT9eO3MYfK_>. Acesso em: 16 nov. 2025. 

GONZAGUINHA. Nunca pare de sonhar (Sementes do amanhã). 
Intérprete: Gonzaguinha. Produção: Renato Corrêa. Compositor: 
Gonzaga Jr. Rio de Janeiro: EMI Records Brasil Ltda., 1984. 1 gravação 
sonora (3 min. 49seg.). Disponível em: <https://www.youtube.com/
watch?v=BX5E0G7ixpI>. Acesso em: 16 nov. 2025.



39 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

MARGARIDAS E MÍSTICAS:
É O COMEÇO DO FIM OU O FIM DO COMEÇO

Giselle Gomes da Silva Prazeres Souza

Para início de conversa  

A música popular brasileira, Veja (Margarida), escrita em 1980 

pela compositora e paraibana Elba Ramalho1, é a canção que inspirou este 

texto. Até porque foi exatamente no período histórico da composição des-

sa música que eclodiu toda a experiência mística de Margarida Maria Al-

ves, na mesma Paraíba, no município de Alagoa Grande. 

Pois bem, o título deste trabalho é intrigante desde as duas pri-

meiras palavras. São Margaridas e Místicas, no plural, porque o caminho 

socioambiental percorrido pela sindicalista rural Margarida Maria Alves, de 

1977 a 1983, desabrochou outras tantas milhares de Margaridas. Esse de-

sabrochar foi um processo dinâmico de um fazer decolonial, de superação 

através da Educação Popular e da Garantia dos Direitos trabalhistas rurais 

e da terra, e as Místicas são no plural porque devemos reconhecer as di-

1 A cantora Elba Ramalho, nos últimos anos, envolveu-se com algumas polêmicas dentro 
da polaridade do cenário político brasileiro, sofrendo cancelamento de alguns amigos e 
recebendo apoio de outros. A escolha da canção, não tem viés político, mas poético, e que 
reflete a realidade de Margarida na década de 1980, quando a canção foi criada. 



 GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA

40 

versidades de narrativas existentes, concepções e compreensões acerca 

do que é mística.

“As místicas precisam ser reconhecidas em suas diversidades e vi-

vências, expressões e narrativas uma vez que são mediadas e vividas por 

sujeitos que estão dentro de uma linguagem religiosa e um contexto sócio-

-histórico-cultural diferentes” (Souza, 2024, p.139). A mística de Margarida 

Alves é individual, mas as místicas das Margaridas são diversas, indígenas, 

quilombolas, evangélicas, umbandistas, ciganas, juremeiras, candomb-

lecistas, católicas romanas, mulçumanas; enfim, a diversidade religiosa 

decolonial brasileira se faz presente, logo, epistemologicamente, nesta 

leitura, devemos nos abrir à compreensão de superar o discurso único uni-

versalizante e abstrato colonial.  

Dentro da construção histórica do termo mística, nunca houve 

uma concepção estrita, unívoca e precisa do que ele signifique; logo, exis-

tem diferentes elementos constitutivos e diversos entrelaçamentos acerca 

desse conceito. 

Dito isso, apresenta-se relevante compreender que para início de 

conversa é preciso observar a fundamentação teórica. O primeiro ponto é 

a desobediência epistêmica, requer um exercício de interculturalidade, ou 

seja: caminhar por outras estradas de terra roxa científicas, acadêmicas, 

políticas e religiosas que não a hegemônica.

Cabe ressaltar que a desobediência epistêmica, segundo Walter 

Mignolo (2008), é um dos conceitos desenvolvidos pela teoria decolonial, 

um imperativo epistêmico, levando assim à necessidade de desvincular-

-se dos fundamentos genuínos dos conceitos ocidentais cristalizados e da 

acumulação de conhecimento, realizando um estranhamento ou ainda, 

conforme Ailton Krenak (2019), um encantamento por questões humanas. 

Esse exercício de desobediência foi realizado na prática política, na 

construção do Município de Alagoa Grande, que fica no brejo da Paraíba, 



41 

	 MARGARIDAS E MÍSTICAS

no Nordeste brasileiro. O período foi de 1977 a 1983, quando brutalmente 

a líder estadual sindical foi assassinada na porta de sua casa, na rua Olin-

da, na área urbana de Alagoa Grande. Foi o começo do fim ou foi o fim do 

começo?

O objetivo deste texto é apresentar a experiência mística deco-

lonial de Margarida Maria Alves e alguns dos seus desdobramentos das 

místicas ecoagrofeministas na Marcha das Margaridas, que reverberam 

nas políticas públicas pelas vidas das mulheres latino-americanas. A nega-

ção dos direitos da classe trabalhadora rural atravessa a história de toda 

sociedade latino-americana, revelando cenários de violências e injustiças 

sociais, permeados      de sofrimentos, sonhos e lutas, por onde trilham os 

oprimidos da terra, que clamam pelo direito à terra, por reforma agrária, 

pelos direitos dos trabalhadores e trabalhadoras rurais.

Metodologicamente, esta discussão se pauta em uma abordagem 

exploratória de uma pesquisa em andamento da tese de doutoramento 

no Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões na UFPB, e foi 

realizada por meio de análise de referências bibliográficas. Desse modo, 

o trabalho terá duas estações para pensarmos: a primeira estação apre-

senta que a pesquisa está centrada na formulação de sínteses relativas ao 

pensamento místico ecoagrofeminista decolonial, com o recorte teórico da 

noção de “entre-lugar”, associada às místicas nas fundações e nas frontei-

ras das periferias e das áreas rurais do Município de Alagoa Grande a partir 

de Margarida Maria Alves. Na segunda e última estação, apresentamos a 

Marcha das Margaridas, oferecendo um arcabouço teórico para pensar as 

místicas e as questões ambientais que são centrais no fazer e no pensar 

ecoagrofeminista das mulheres que integram a Marcha das Margaridas. 

O movimento da Marcha é o fim do começo, caminhos alternati-

vos para políticas decoloniais de vida, pautadas no enfrentamento ao agro-

negócio e às monoculturas, buscando a preservação socioambiental por 



 GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA

42 

meio de práticas agroecológicas e da mística das Margaridas. Expresso o 

mesmo que Tania Kuhnen (2017): “este trabalho se propõe a falar a partir 

do grupo de mulheres rurais, embora eu reconheça que não sou uma de-

las” (Kuhnen, 2017, p.126); parto de uma posição de privilégio em relação 

a outras tantas mulheres latinas, lembrando sempre que uma posiciona-

lidade não é fixa, é sempre relativa, como nos alerta Sardenberg (2014).

No entanto, ao compreender e reconhecer as contribuições an-

cestrais negras e indígenas a partir da vida de Margarida Alves, resgato as 

histórias não registradas nos livros de outrora, para registrá-las a partir de 

outras perspectivas, com místicas criativas, suas circularidades, corporei-

dades, musicalidades, ludicidades, cooperatividades, dentre outras tantas 

categorias de análise. 

Margaridas e Místicas: é o começo do fim ou é o fim do começo? 

“A sociedade precisa reconhecer as desigualdades que compõem o terri-

tório brasileiro e que nessa diversidade cultural, econômica e social, há 

algo que se apresenta como fundamental à convivência social harmonio-

sa” (Lira,2010,p.28) tão esperada: grandes latifundiários e agricultores fa-

miliares, homens, poderosos, brancos e mulheres, rurais, pobres e negras, 

são pessoas, são todas seres humanas e devem desenvolver as Místicas 

Margaridas, acreditando que não é o começo do fim, mas o fim do começo, 

mesmo com o “gosto de sabão na boca”, enfrentando todas as amarguras 

e desprazeres das interações sociais.  

Uma rosa nunca mais desabrochou

Margarida Maria Alves, a líder sindical estadual da Paraíba, a pri-

meira Presidente do sindicato rural de Alagoa Grande foi a rosa que nunca 

mais desabrochou porque ceifaram a sua vida em 12 de Agosto de 1983. 



43 

	 MARGARIDAS E MÍSTICAS

Um crime de pistolagem, na porta de sua casa, por volta das 18 horas, no 

final de um dia de cantorias, partilhas do Evangelho, a partir da Educação 

popular e muitos diálogos num encontro das Pastorais da terra.  Numa casa 

de retiro, no município de Guarabira. Margarida era uma mulher aguerri-

da, cheia de carisma e afeto, de discursos assertivos em favor dos trabalha-

dores rurais, homens e mulheres, em sua grande maioria analfabetos, que 

tinham em sua liderança total confiança para entregar suas causas traba-

lhistas, necessidades do corpo e também da alma.  

Margarida Alves, não era acadêmica, pelo contrário, cursou até 

o ensino fundamental I, mas suas colocações e sua leitura de mundo im-

pressionavam a todos que passavam pelo seu caminho; ela tinha um pen-

samento libertador, pois a dimensão da racionalidade de Margarida não 

era completamente isolada de outras dimensões do ser, “Esse conjunto 

de dimensões humanas se corporifica no cotidiano” (Gebara,2007, p. 40). 

As evidências desta mulher revolucionária é a recordação da convivência 

cotidiana com Margarida da sua amiga e companheira de luta, Soledade 

destaca a vivência mística dela: 

Eu conheci Margarida Maria Alves em outubro de 1975, quando 
vim para Alagoa Grande. Morava em Bananeiras na época, eu vim 
embora para Alagoa Grande e no mês de Outubro fui ao sindi-
cato para me associar, em Outubro de 1975. Aí a Margarida era 
uma pessoa assim, uma mulher religiosa, muito simpática, muito 
dinâmica, muito sentimental, ela conversava, ela ria, ela cantava e 
até chorava. Aquela pessoa amiga companheira de todas as horas, 
uma grande lutadora (Grifos nossos).

É coerente afirmar que a colonial idade permeia todos os aspectos 

da vida social e permite o surgimento de novas identidades geoculturais e 

sociais, no entanto a decolonialidade, deve também permear todos os as-

pectos da vida social, principalmente a mística pois assim, teremos acesso  



 GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA

44 

a “uma fonte de inspiração duradoura e profunda, a qual pode servir para 

o estouro de uma revolução espiritual”, (Boff; Hathaway, 2012, p. 462), a 

qual pode salvar a terra e enriquecer a qualidade de vida das Margaridas. 

Mulheres da floresta, do campo, das águas. 

Margarida era uma mulher de denominação católica romana, de-

vota de Nossa Senhora da Boa Viagem, padroeira da cidade, além de minis-

tra da eucaristia, tinha vários cargos na igreja, voltados para a área social 

e para a pastoral da Terra. Interessante que o cristianismo e suas pers-

pectivas tornaram-se um dos mais poderosos instrumentos dessa emprei-

tada e, sob a justificativa de uma missão civilizatória, o “projeto colonial 

se dedicou ao apagamento de saberes comunitários, práticas ecológicas, 

conhecimento de cultivo, de tecelagem, de todo um “cosmos” (Cavalcanti, 

2022, p. 16).

Nesse sentido, a proposta da mística decolonial na vivência de 

Margarida Maria Alves, enquanto mulher negra, agricultora, católica ro-

mana e sindicalista rural, é entendida a partir de Lélia Gonzalez (1988), que 

teorizou sobre as questões de gênero e raça, privilegiando uma perspecti-

va latino-americana de leituras sobre o passado do Brasil Colônia catequi-

zador: “comprometido com a recuperação dos processos de resistência e 

insurgência aos poderes estabelecidos” (Gonzalez, 1988, p.138). Os estu-

dos culturais do indiano-britânico Homi Bhabha, realçam a importância de 

pessoas como Margarida, das Margaridas, pois ele detalha o conceito de 

entre-lugar e mostra como ele está relacionado à visão e ao modo como 

grupos subalternos se posicionam frente ao poder, conforme Bhabha 

(2001), e como realizam estratégias de empoderamento, aquilo que cate-

gorizamos como as características da mística ecoagrofeminista decolonial, 

que são “experimentados nas malhas do cotidiano, em que aparecem com 

maior nitidez questões de âmbito comunitário, social e político. A posição 



45 

	 MARGARIDAS E MÍSTICAS

de fronteira permite maior visibilidade das estruturas de poder e saber” 

(Ribeiro, 2020, p. 23). Acrescentaria que para além das estruturas propos-

tas por Ribeiro (2020), a visibilidade do ser, com a presença das místicas 

que vão além das grandes tradições religiosas universais (Souza, 2018, p. 

340), ajudam na apreensão significativa das subjetividades das mulheres 

rurais. 

Margarida Maria Alves, mesmo estando com o “gosto de sabão 

na boca”, sofrendo ameaças, sendo perseguida por malfeitores, agredida 

verbalmente pelos poderosos, estava totalmente envolvida com a desco-

lonização do ser, uma das tarefas dos Princípios Pluralistas sugeridas por 

Claudio Ribeiro (2020), o qual propõe uma epistemologia que “revisa a 

noção de indivíduo desprovida  da interação constituinte  do humano com 

a comunidade, a história, a natureza e o coletivo” (Ribeiro,2020,p.38). 

Ademais, enfatiza a necessidade de aprender a desaprender e exercitando 

as análises antropológicas da mística que se apresentam fluidas, híbridas, 

sendo criadas e recriadas nos diferentes processos de fronteirização das 

experiências da vida, no cotidiano do sindicato rural, com a luta pelas ques-

tões trabalhistas rurais, principalmente com a Usina Tanques, mas com ou-

tras tantas causas, como depois da sua morte, com a Marcha da Margari-

das, a qual apresentamos a seguir. 

Vale salientar que, entre o período de 1983 a 2000, houve um hia-

to de 17 anos, aquilo que Sueli Carneiro (2005) nos ensina sobre o epis-

temicídio que desumaniza a população negra a partir da negação da sua 

condição de sujeito produtor de conhecimento; no caso de Margarida, ela 

era negra, mulher e sindicalista, ou seja, a interseccionalidade de classe, 

gênero e raça, o que a coloca numa condição de total apagamento epis-

temológico: “veja (Margarida), uma rosa nunca mais desabrochou” mas 

surgiram milhares de Margaridas. 



 GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA

46 

Por isso, é preciso compreender que o termo ecoagrofeminista 

parte desse contexto sócio-histórico e da necessidade de compreender a 

mística como dimensão humana que está correlacionada com duas ques-

tões fundamentais: a busca pela transcendência é a superação das limita-

ções dos desafios históricos enfrentados, o qual segundo Gebara (2010) 

incluem as emoções, afetos, formas plurais de subjetividades, o princípio 

da cooperação e as dimensões humanas, que se corporifica no cotidiano 

dos quintais produtivos, da criação das galinhas, do roçado, das ervas me-

dicinais que auxiliam na saúde. Dentre das diferentes características das 

místicas das Margaridas, para Ivone Gebara, uma das mais importantes é a 

cooperatividade, quando afirma,           

Nossa percepção do mundo é de nós mesmas se condicionou a 
uma forma de crença na sobrevivência a partir da concorrência 
contra os outros. O princípio da cooperação, princípio presente 
nas formas mais primitivas da vida desde as mais originárias ex-
pressões, parece ter sido esquecido. E sabemos que devemos a 
este princípio inerente à vida todas as conquistas em amor, solida-
riedade e cuidado que desenvolvemos (Gebara, 2010, p. 95).

Nesse sentido, o texto busca refletir, no entendimento que o termo 

ecoagrofeminista é, por si, decolonial, e articula questões socioambientais, 

de gênero, raça, classe, nacionalidade para pensar a (de)colonialidade. 

Sendo assim, podemos verificar que a expressão “ecoagro” diz respeito, à 

questão socioambiental, e o termo “feminista decolonial”, mediante asser-

tivas de Maria Clara Cavalcanti (2022), “tem vindo apontar a necessidade 

de levarmos em conta as epistemologias originárias, os levantes emanci-

patórios e, especialmente, as contribuições históricas das mulheres na luta 

contra a colonialidade” (Cavalcanti, 2022, p.3). 

Ainda conforme a autora, é preciso compreender colonialidade a 

partir de Aníbal Quijano e da teoria decolonial, como um sistema de poder 



47 

	 MARGARIDAS E MÍSTICAS

que perdura mesmo após o fim das experiências de colonização no Bra-

sil, constituindo um dispositivo estruturante das relações sociais, de saber, 

ser e poder, baseada em uma categorização hierárquica entre os seres no 

mundo, a partir de perspectivas eurocêntricas e racistas (Quijano, 2005). 

A tarefa decolonial, segundo Ribeiro (2020), consiste em construir a vida 

a partir de outras categorias de pensamentos e caminhos alternativos que 

estão para além das barreiras dos pensamentos ocidentais cristalizados 

dominadores e hegemônicos. 

Margaridas e mística: as propostas ecoagrofeministas no Movimento da 
Marcha das Margaridas 

A canção continua fazendo referência ao seguinte verso: A cidade 

garantida, proibida, que indica um lugar onde a autora, poderia encontrar 

liberdade e independência. Exatamente, neste lugar, encontramos esse 

sentimento, na Marcha das Margaridas. A Marcha é um movimento so-

cial brasileiro de abrangência nacional e internacional que recebe apoio 

de diferentes entidades da sociedade civil. “Realizada desde o ano 2000, a 

Marcha tem revelado uma significativa capacidade de mobilização para as 

causas das diferentes mulheres do contexto rural” (Kuhnen, 2017, p. 128). 

A Marcha acontece em Brasília, já contou com sete edições até o momen-

to, destacando-se a última delas ocorrida em gosto de 2023, reunindo em 

torno de 100 mil mulheres com representantes de 33 países, sendo consi-

derada a maior ação política de mulheres em toda a América Latina. 

O movimento da Marcha das Margaridas permite encontrar diver-

sos elementos em consonância com as propostas ecoagrofeministas, por 

afirmar modos de vida que são ecológicos, agroecológicos e feministas, 

pois constroem relações humanas respeitáveis, místicas, com relações de 



 GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA

48 

interdependência com o ambiente natural, (Sobreira, 2022), enriquecendo 

a visão da sociobiodiversidade.  

Mediante assertivas de Tania Kuhnen (2017), de maneira bastante 

sucinta, pode-se agrupar as reinvindicações, ou ainda, as propostas ecoa-

grofeministas, da Marcha das Margaridas, a partir de duas grandes corren-

tes de enfrentamento ao sistema hegemônico tão combatido por Marga-

rida Alves: 

primeiro, o reconhecimento da importância política e ética de 
se conceber  relações menos exploratórias com a natureza  e os 
ecossistemas locais e, a partir disso, repensar  a noção de desen-
volvimento e em segundo lugar, a importância de assegurar às 
mulheres e ao meio ambiente a condição de superar dualismos 
hierárquicos, opressores, patriarcais para garantir às mulheres 
condições adequadas de pleno desenvolvimento individual e co-
letivo ao meio ambiente a possibilidade da existência preserva-
da(Kuhnen, 2017, p. 137).

As propostas ecoagrofeministas estão dispostas implicitamente 

em seis cadernos temáticos, construídos a partir das vivências cotidianas 

das mulheres rurais e dos dez eixos políticos centrais em torno dos quais a 

luta das Margaridas se organiza: 

Por exemplo, o caderno 1 aborda a temática da democracia, da 

soberania popular, da justiça e da equidade de gênero; os cadernos 4,5 

e 6 abordam as medidas para a redução dos índices de violência contra 

as mulheres do campo; os cadernos 2 e 3 destacam a defesa das práticas 

agroecológicas de produção de alimentos para o autoconsumo, os quintais 

produtivos, o banco de sementes, entre outros.  

A mística tem várias características, como abordamos no início 

deste texto; no entanto, a liberdade é crucial, pois a experiência mística 

não pode estar atada a uma religião, “mas transita levada pelo Espírito di-



49 

	 MARGARIDAS E MÍSTICAS

vino por entre elementos de mais numerosas e diferentes delas, ainda que 

sua identidade matricial possa estar ancorada em uma específica tradição” 

(Ferreira, 2024,p. 16), logo as místicas ecoagrofeministas apresentam di-

versas formas de ser e de pensar e se distanciam de concepções pautadas 

na lógica do colonizador, por isso que as místicas ecoagrofeministas são 

decoloniais.  

Sendo assim, ela é aberta, plural, não havendo um pensamento 

único, mas deve-se abrir às tradições orais, ritualísticas, nativas e popu-

lares, os quais muitas vezes são saberes desconsiderados e suas vozes fe-

mininas silenciadas ou não visibilizadas; logo, dentro desta concepção, os 

feminismos decoloniais reivindicam, a partir da luta das Margaridas, das 

Mulheres negras, indígenas, quilombolas, e tantas outras Margaridas, além 

do reconhecimento das experiências ancestrais das mulheres na luta con-

tra o patriarcado, o racismo, o capitalismo, o colonialismo etc., sua místi-

ca ecoagrofeminista que traz consigo uma proposta insurgente, da práxis 

decolonial, subalterna, contra um projeto de dominação capitalista, colo-

nial e opressor, aquilo que Boa Ventura de Souza Santos vem chamar de 

epistemologias ao Sul global (Santos, 2010) e que é a experiência mística 

encarnada pelas Margaridas. 

Considerações do fim do começo

As questões socioambientais e os conflitos da terra são pontos cru-

ciais para as mulheres que ocupam o espaço rural no Brasil e enfrentam 

os mais diferentes desafios, tais como: problemas das pequenas proprie-

dades rurais, ou das questões trabalhistas rurais, vivendo sem seus direi-

tos trabalhistas garantidos, a expansão do agronegócio, a monocultura, os 

efeitos do aquecimento global que atingem as plantações e as colheitas, 



 GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA

50 

além do desflorestamento indiscriminado, ou ainda, as queimadas inten-

cionais e criminosas. Não é possível trabalhar gênero, mística e ambiente 

separadamente, pois estão entrelaçados, conforme verificamos no texto 

apresentado. 

Há muito a avançar na construção de uma mística(s) ecoagro-

feministas decoloniais, que considere central o protagonismo nas lutas 

socioambientais e políticas das mulheres rurais, comprometidas com a 

agroecologia, com as relações comunitárias solidárias e com a mística das 

Margaridas. Os resultados iniciais deste trabalho sobre Mística socioam-

biental, no âmbito da sindicalista rural Margarida Maria Alves e seu desdo-

bramento para a Marcha das Margaridas, poderão encontrar terreno fértil 

para solidificar pesquisas, reforçar identidades e aplainar novos desafios 

para ousar passos mais firmes na Marcha das Margaridas, na sua próxima 

edição em 2027. 

O espaço rural ainda é um lugar de uma violência estrutural contra 

as mulheres, mesmo após 42 anos da morte de Margarida Alves, um racis-

mo ambiental contra os seus territórios que apaga o desabrochar constan-

te das Margaridas que resistem com seus saberes e vivências. Margaridas 

que são desautorizadas a falar e a transmitir seus conhecimentos, suas 

rezas e cantorias, seus encantamentos pela terra e pela sustentação da 

vida, como diz a canção popular: “essas feridas da vida, amarga vida”, que 

insiste em conviver com o ambiente natural e a sustentabilidade. É o fim 

do começo abundante para as pesquisas sobre Místicas no Brasil de matriz 

plural e perspectiva decolonial latino-americana das mulheres rurais neste 

país, ou simplesmente, Margaridas.



51 

	 MARGARIDAS E MÍSTICAS

Referências

BHABHA, Homi.  O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG,2001. 
BOFF, Leonardo; HATHAWAY, Marc. O Tao da libertação: explorando a 
ecologia da transformação. Petrópolis: Vozes, 2012. 

CAVALCANTI, Maria Clara Martins. Feminismos Decoloniais e “América 
Latina”: comentários sobre as mobilizações do conceito. Revista Gênero 
da Amazônia, [s.l.], n.21, jan/jun,2022.

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do Outro como Não-Ser com 
fundamento do Ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) — Curso de 
Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005.

DOCUMENTÁRIO: Nos caminhos de Margarida. [S.l.]: TV CONTAG, 2017. 1 
vídeo (29 min). Publicado pelo canal TV CONTAG. Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=sjxruyZt-eM. Acesso em: nov. 2025.

FERREIRA, Soraya Cristina; SOUZA, Carlos Frederico; KAITEL, Alexandre 
Frank (Orgs.). Nas fronteiras da Mística – Identidades, espiritualidade e 
vivências plurais. São Paulo: Editora Recriar,2024. 

GEBARA, Ivone. O que é teologia feminista. São Paulo: Brasiliense,2007.

GEBARA, Ivone. Vulnerabilidade, Justiça e Feminismos. São Bernardo do 
Campo: Nhanduti Editora, 2010. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: 
Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, n.. 92/93, p. 69-82, (jan./jun.), 1988b.
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2019. 

KUHNEN, Tania Aparecida. Marcha das Margaridas: apontamentos para 
um (eco)feminismo latino-americano, Revista de Ciências Humanas e 
Sociais, 2017.



 GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA

52 

LIRA, Lilian Conceição da Silva; SILVA, Marcos Rodrigues. Negritude e 
branquitude: razões da (des)igualdade. São Leopoldo: CECA, 2010. 

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o 
significado de identidade em política. Cadernos de Letras da UFF, Niterói, 
n. 34, 2008.

RIBEIRO, Claudio de Oliveira. O princípio pluralista. São Paulo: Loyola, 
2020. 

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula. (org.). 
Epistemologias do Sul. São Paulo: Editora Cortez, 2010.

SARDENBERG, Cecília M. B. Revisitando o campo: autocrítica de uma 
antropóloga feminista. Mora, Buenos Aires, v. 20, n. 01, 2014.

SOBREIRA, Dayane Nascimento. “Olha Brasília está florida, estão 
chegando as decididas”: experiências de um feminismo rural no Brasil a 
partir da Marcha das Margaridas. Orientadora: Lina Maria Brandão de 
Aras. 2022. 217f. il. Tese (Doutorado em Estudos Interdisciplinares sobre 
Mulheres, Gênero e Feminismo) – Faculdade de Filosofia e Ciências 
Humanas, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2022.

SOUZA, Carlos Frederico Barboza de. Pe. Cicero Romão Batista: por uma 
mística sertaneja do Cariri. Pistis & Praxis, Coritiba, v.10, n. 2, p. 328-374, 
2018. 

SOUZA, Rafael Bellan; A mística no MST: mediação da práxis formadora de 
sujeitos históricos. 2012. Tese (Doutorado em Sociologia) — Universidade 
Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Araraquara, SP, 2012. 
Disponível em:  https://repositorio.unesp.br/server/api/core/ bitstreams/
f8359b45-5cee-4160-8822-04073ad2108d/content. Acesso em: 26 jan. 
2024.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América 
Latina. In: EDGARDO, Lander. (org.). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas Latinoamericanas. Buenos 
Aires: CLACSO, 2005. p. 107-126.



53 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

RESSACRALIZAÇÃO DA COLETIVIDADE DA VIDA

José Fabrício Rodrigues dos Santos Cabral

Introdução
A crise ecológica que assola o planeta é, antes de tudo, uma crise 

de percepção. A natureza adoece porque o humano deixou de percebê-la 

como extensão de si mesmo e passou a tratá-la como um cenário a ser ex-

plorado. Nesse processo, o egoísmo, individual e civilizatório, converteu-se 

na força invisível que corrói a trama viva do mundo. O colapso ambiental 

não resulta apenas de escolhas econômicas ou políticas equivocadas, mas 

de uma ruptura espiritual: a dessacralização da vida. Ao transformar o cos-

mos em objeto, o ser humano exilou-se da totalidade da qual faz parte, 

esquecendo que toda existência é interdependente.

Perguntar se é preciso sacralizar o mundo para respeitar os ecos-

sistemas é, em última instância, questionar o modo como compreendemos 

a própria vida. Não se trata de reavivar antigos mitos ou de invocar divin-

dades externas, mas de reconhecer que o sagrado evocado pela ressacra-

lização do mundo “não significa uma realidade assombrada por presenças 

divinas sobrenaturais” (Gleiser, 2024, p. 231), e sim o reconhecimento de 

um sagrado imanente que pulsa na matéria viva. 

Ressacralizar a coletividade da vida é romper o isolamento do eu 

para reencontrar a comunhão universal de tudo o que existe, recuperando, 

ao mesmo tempo, o sentido do pertencimento e a consciência de que o 



JOSÉ FABRÍCIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL

54 

destino humano está intrinsecamente ligado ao destino da Terra. Nessa 

perspectiva, a mística socioambiental não propõe um êxodo do mundo, 

mas o retorno sensível e ético ao coração da existência; onde o sagrado 

se manifesta como relação, e não como poder. Somente quando o huma-

no reencontrar essa dimensão relacional e reverente poderá substituir o 

egoísmo pelo cuidado e transformar o gesto de viver em um ato de comu-

nhão com toda a vida.

	 Este labor reflexivo está estruturado em três tópicos. O primeiro 

tópico, intitulado A sedução do egoísmo, analisa o egoísmo como causa 

espiritual da degradação dos ecossistemas. O segundo tópico, nomeado 

A urgência da mística socioambiental, indica a mística como caminho de 

reconciliação entre o humano e a natureza. O terceiro tópico, designado 

A ética da reverência, propõe uma ética do cuidado e do pertencimento 

como fundamento de uma nova convivência planetária.

A sedução do egoísmo

	 O egoísmo, compreendido como a atitude existencial que coloca o 

próprio eu no centro de todas as relações, reduz o outro, humano ou não 

humano, à condição de meio para a satisfação individual, gerando o que se 

nomeia de sedução estrutural: uma ideologia dotada do poder de fazer as 

pessoas acreditarem ser o centro e a medida de todas as coisas, legitiman-

do, assim, práticas de exploração da natureza e de exclusão social.

Champlin (2013, p. 308) afirma: “o egoísmo é a ideia de que todos 

os atos de uma pessoa, bons ou maus, são auto-orientados, isto é, feitos 

por interesse próprio, ainda que, em alguns casos, essa atitude possa ser 

perfeitamente disfarçada”. A auto-orientação, consequência da definição 

de egoísmo supracitada, equivale à compreensão do termo autorreferen-



55 

	 RESSACRALIZAÇÃO DA COLETIVIDADE DA VIDA

cialidade, entendido como o que isola e fecha a pessoa humana nela mes-

ma ou nos próprios interesses (Francisco, 2020). 

Apesar de apresentar um conceito de egoísmo, o que se objeti-

va não é tratar o egoísmo como conceito isolado, mas assumi-lo como o 

que pertence à complexidade humana, já que os seres que compõem a 

comunidade da especiação sapiens são, ao mesmo tempo, egocêntricos 

e altruístas, competitivos e solidários. Nós, aqueles que sabem que 

sabem, somos, dialogicamente, um olhar para si, o que procura atender 

as exigências do eu, e um olhar para o outro, o que é capaz de atender as 

demandas do “não eu”. 

Ao ultrapassar a espacialidade do eu, encontramos o nós; um nós 

que não se restringe à coletividade humana porque abarca toda a comu-

nidade da vida, incluindo existências bióticas e abióticas. Se a alteridade 

não é extensão do eu, então o outro não é apenas o “não eu”, mas uma 

presença que se afirma a partir de si, em diferença radical. 

A diferença expressa a pluralidade, uma vez que

não existe meio ambiente, mas sempre o ambiente inteiro, que 
é a comunidade biótica e cósmica. Todos os seres se encontram 
dentro de um todo de energias, de ecossistemas e de relações. 
Então importa considerar o entorno natural (ecologia ambiental), 
as relações sociais e a maneira como se produz o que precisamos 
(ecologia social), que ideias e visões de mundo orientam ou deso-
rientam as pessoas e as comunidades (ecologia mental) e, por fim, 
perceber que estamos dentro de um processo cosmogênico que 
está em curso há 13,7 bilhões de anos e que produziu o que hoje 
somos (ecologia integral) (Leal, 2009).

	 O egoísmo desintegra esse horizonte, entendido como o campo 

amplo de sentido que permite perceber a interdependência entre todos os 

seres e ecologias que compõem o ambiente inteiro, pois rompe a percep-



JOSÉ FABRÍCIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL

56 

ção do ambiente inteiro como comunidade biótica e cósmica. Ao centrar 

tudo no eu, ele fragmenta o tecido de energias, ecossistemas e relações 

que sustentam as ecologias ambiental, social, mental e integral, obscure-

cendo nossa inserção no processo cosmogênico que nos constitui. 

	 Por que o egoísmo seduz? Ele seduz porque ao oferecer a ilusão 

de centralidade e controle promete ao sujeito a sensação imediata de se-

gurança, autonomia total e autopreservação, fazendo o indivíduo acreditar 

que pode existir isoladamente do todo. Essa promessa é tentadora porque 

responde a medos e desejos profundos: o medo de vulnerabilidade, o de-

sejo de afirmação e a busca por vantagens individuais.

Contudo, essa sedução é enganosa: ao centrar tudo no eu, o egoís-

mo oculta o horizonte de interdependência que sustenta a vida, fragmen-

tando a percepção de que pertencemos a um tecido interdependente que 

abrange todas as formas de existência. Assim, aquilo que parece fortalecer 

o eu, na verdade, desintegra o tecido das relações que torna as existências 

possíveis.

	 A fragmentação da interligação do todo existente manifesta-se nas 

constatações a seguir:

mudanças climáticas já praticamente irreversíveis, risco nuclear 
perene, extinção massiva de espécies e culturas, epidemia de 
mentiras na internet, microplastificação do ambiente, falta de 
água, ausência de saneamento e educação pública depauperada. 
Nunca estivemos tão próximos de cumprir as piores profecias so-
bre nós mesmos. Só o que pode nos salvar é a percepção aguda 
da urgência deste momento e a decisão de mudar (Ribeiro, 2022, 
p. 32).

	 Diante desse cenário alarmante, torna-se inadiável transformar 

nossa maneira de existir no mundo para evitar que o colapso anunciado 

se cumpra, já que o egoísmo constitui uma causa espiritual da degradação 



57 

	 RESSACRALIZAÇÃO DA COLETIVIDADE DA VIDA

dos ecossistemas por distorcer o modo como o ser humano se percebe no 

mundo. Ele atua na raiz da consciência, instaurando uma lógica de sepa-

ração em que o eu se imagina autossuficiente, proprietário da natureza e 

autorizado a usar tudo em função exclusiva dos próprios interesses.

Essa ruptura espiritual, simultaneamente anterior e continuamen-

te reforçada pelas estruturas econômicas, políticas e técnicas hegemôni-

cas, destrói a percepção do horizonte de interdependência que sustenta 

a vida. O sistema vigente molda subjetividades orientadas ao consumo, à 

competição e à autossuficiência, de modo que o sujeito passa a se pensar 

desconectado do todo. Quando isso ocorre, perde-se a capacidade de re-

conhecer o valor intrínseco dos seres, e tudo se reduz ao útil, ao consumí-

vel, ao descartável.

A sedução do egoísmo revela-se como engrenagem espiritual e es-

trutural de um modelo civilizatório que captura o desejo humano e o orien-

ta para a autorreferência. Sua força não reside apenas na promessa ilusória 

de autonomia, mas no modo como as estruturas econômicas, políticas e 

técnicas transformam essa promessa em norma de vida, naturalizando a 

separação e esvaziando a percepção de interdependência que sustenta a 

existência. 

Seduzido pelo ideal de autossuficiência, o sujeito aprende a ver 

o mundo como recurso, e não como relação; como propriedade, e não 

como comunhão. Reconhecer essa dinâmica é reconhecer que o egoísmo 

não é apenas uma escolha individual, mas um modo de subjetivação que 

alimenta e é alimentado pela própria lógica que acelera a degradação dos 

ecossistemas.

A sedução do egoísmo não age apenas no íntimo do indivíduo, mas 

é reforçada por estruturas que transformam a separação em hábito e ho-

rizonte de vida. Ao reduzir o mundo ao útil e o outro ao irrelevante, esse 



JOSÉ FABRÍCIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL

58 

modo de existir adoece a consciência e fragiliza os ecossistemas. Por isso, 

superar tal lógica exige mais do que ajustes técnicos: exige recuperar um 

modo de perceber e sentir a realidade que restabeleça a ligação viva com 

o todo: caminho que nos conduz diretamente à urgência de uma mística 

socioambiental.

A urgência da mística socioambiental

	 A mística socioambiental, a que reconhece que a crise ecológica 

não se resolve apenas com medidas técnicas, mas com uma transformação 

profunda do olhar, convida-nos a recuperar a capacidade de sentir a Terra 

como fonte, morada e comunhão. Ela desloca o foco do domínio para o 

cuidado, da exploração para a reverência, da indiferença para o pertenci-

mento. Assim, abre-se um horizonte no qual a natureza deixa de ser mero 

recurso e volta a ser relação, fecundando uma sensibilidade capaz de sus-

tentar práticas mais justas, solidárias e integradas ao tecido vivo do plane-

ta.

	 A Terra, lugar por excelência, ainda que não exclusivo, da biografia 

das existências vivazes, convoca-nos a reconhecer a delicada tessitura que 

nos liga a tudo o que vive e respira, convidando-nos a cuidar desse espaço 

comum onde nossa própria história encontra sentido e responsabilidade. 

Nessa perspectiva, a “ecologia profunda”1 oferece um horizonte filosófico 

capaz de sustentar a mística socioambiental, pois essas duas perspectivas 

1 A ecologia profunda, filosofia que reconhece o valor intrínseco de todas as formas de vida, 
foi formulada por Arne Næss em 1973 e desenvolvida com George Sessions. Juntos, conso-
lidaram seus princípios na “Plataforma da Ecologia Profunda”, que critica o antropocentris-
mo e propõe uma mudança radical de paradigma nas relações entre humanos e natureza. 
“Os princípios básicos da ecologia profunda”. Disponível em: https://theanarchistlibrary.
org/library/arne-naess-and-george-sessions-basic-principles-of-deep-ecology?utm_sour-
ce=chatgpt.com. Acesso em: 14 nov. 2025.



59 

	 RESSACRALIZAÇÃO DA COLETIVIDADE DA VIDA

convergem na percepção do valor intrínseco da vida, na crítica ao antro-

pocentrismo e na experiência de pertencimento à trama viva da Terra. Em 

um tempo marcado pela crise climática, pelo colapso dos ecossistemas e 

pela exaustão das formas tradicionais de sentido, torna-se urgente culti-

var essa mística socioambiental, capaz de reorientar nossos afetos, nossas 

práticas e nossa responsabilidade diante da vulnerabilidade compartilhada 

do planeta.

	 Os que dão sustentação teórica à “ecologia profunda” 

têm articulado suas premissas filosóficas baseadas em concep-
ções religiosas provenientes do budismo, do confucionismo, do 
shinto, do hinduísmo, do islã, do neopaganismo e do xamanismo. 
Para muitos, essas tradições espirituais enfatizam a humildade, o 
amor pelo outro e o tratamento respeitoso a todos os seres vivos. 
A mahayana, o budismo, o shinto e o taoísmo afirmam expressa-
mente o respeito por outros seres e reafirmam o princípio segun-
do o qual devemos viver em harmonia e gratidão em relação à 
natureza (Lourenço, 2019, p. 301).

	 A partir desse horizonte espiritual plural, torna-se possível com-

preender a mística socioambiental como uma experiência ética e sensível 

que reconhece a Terra como comunidade de pertencimento e não como 

objeto de uso. As tradições mencionadas, da mahayana ao xamanismo, 

convergem na percepção de que a vida se sustenta em relações de inter-

dependência e que o cuidado com todos os seres é expressão de uma es-

piritualidade madura. 

A mística socioambiental emerge como a interiorização dessa sa-

bedoria ancestral: um modo de sentir, compreender e agir que transfor-

ma a reverência pela natureza em compromisso existencial, convidando o 

humano a reencontrar-se com o mundo vivo por meio da humildade, da 

gratidão e do respeito radical à vida.



JOSÉ FABRÍCIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL

60 

A sensibilidade ecológica profunda encontra ressonância em múl-

tiplas tradições espirituais; no âmbito cristão, essa sensibilidade manifes-

ta-se de modo exemplar na mística franciscana, como expressa Leonardo 

Boff:

São Francisco de Assis intuía em sua mística cósmica, chamando a 
todos os seres com o doce nome de irmãos e irmãs, nós o sabe-
mos por um experimento científico: um laço de parentesco une 
todos os viventes, formando (…) uma comunidade de vida a ser 
cuidada com compreensão, compaixão e amor (Boff, 2014). 

	 Essa intuição franciscana, agora confirmada pela ciência, reforça a 

necessidade de uma mística socioambiental que reconheça a interdepen-

dência radical entre todos os seres. Se a vida forma uma única comunida-

de de parentesco, então o cuidado deixa de ser um gesto facultativo e se 

converte em imperativo ético, afetivo e civilizatório. Essa mística, enraiza-

da na consciência de que compartilhamos a mesma origem e o mesmo 

destino ecológico, convoca-nos a práticas de compaixão, responsabilidade 

e respeito que ultrapassam a esfera individual, orientando a construção 

de modos de vida que rompam com lógicas predatórias e promovam uma 

presença humana mais justa, solidária e ecologicamente comprometida. 

	 A intuição franciscana de uma fraternidade universal, compreendi-

da hoje como interdependência biológica e comunidade de vida, encontra 

um paralelo direto na “ecologia profunda”, que amplia essa percepção para 

um horizonte filosófico e espiritual mais vasto, no qual o pertencimento a 

toda a trama do cosmos se torna fundamento de um novo modo de cons-

ciência. Conforme observa Capra, essa ampliação não é apenas filosófica, 

mas assume a forma de uma percepção espiritual que atravessa diversas 

tradições:



61 

	 RESSACRALIZAÇÃO DA COLETIVIDADE DA VIDA

Em última análise, a percepção da ecologia profunda é percepção 
espiritual ou religiosa. Quando a concepção de espírito humano é 
entendida como o modo de consciência no qual o indivíduo tem 
a percepção de pertinência, de conexão com o cosmos como um 
todo, torna-se claro que a percepção ecológica é espiritual na sua 
essência mais profunda. Não é, pois, de surpreender o fato de 
que a nova visão emergente da realidade baseada na percepção 
da ecologia pro- funda seja consistente com a chamada filosofia 
perene das tradições espirituais, quer falemos a respeito da espi-
ritualidade dos místicos cristãos, da dos budistas, ou da filosofia 
e cosmologia subjacentes às tradições nativas norte-americanas 
(Capra, 1996, p. 26).

	 A partir dessa compreensão, percebe-se que a ecologia profunda 

ultrapassa uma simples proposta ambiental e se torna um modo ampliado 

de consciência que integra ciência, espiritualidade e responsabilidade éti-

ca. Ao reconhecer a interconexão entre todos os seres como fundamento 

da vida, ela oferece à mística socioambiental um horizonte no qual per-

tencimento, reverência e cuidado se articulam como atitudes essenciais. 

Assim, a percepção espiritual descrita por Capra inspira um modo de viver 

mais atento, compassivo e comprometido com a comunidade da vida.

	 A ecologia profunda e a mística socioambiental mostram que a cri-

se ecológica é também espiritual, exigindo uma mudança de consciência 

e de presença no mundo. Ao reconhecer o valor intrínseco de todos os 

seres e a interdependência que sustenta a vida, oferecem uma sensibili-

dade orientada ao cuidado e à responsabilidade ecológica. Diante do agra-

vamento climático, torna-se urgente cultivar essa mística socioambiental 

como força transformadora, capaz de reconduzir o humano ao tecido vivo 

da Terra. 

A urgência da mística socioambiental aponta para a necessidade 

de um novo modo de estar no mundo, capaz de integrar consciência, cui-

dado e responsabilidade diante da vida em comum. Essa mudança não se 



JOSÉ FABRÍCIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL

62 

limita a uma sensibilidade ecológica, mas requer uma atitude ética que 

reconheça a sacralidade da existência e a interdependência que sustenta 

todos os seres. Nesse movimento de aprofundamento, abre-se o próximo 

passo de nossa reflexão, que nos convoca a avançar para uma compreen-

são ética enraizada no cuidado e no pertencimento, capaz de oferecer os 

fundamentos de uma nova convivência planetária.

A ética da reverência

	 A emergência de uma consciência socioambiental mais profunda 

exige não apenas novas práticas, mas um novo modo de compreender 

nossa relação com a vida. Torna-se necessário recuperar uma ética que 

vá além do utilitarismo e reconheça a dignidade intrínseca de tudo o que 

existe. Nesse espírito se insere a ética da reverência, que recoloca o cuida-

do, o respeito e o pertencimento como fundamentos de uma convivência 

verdadeiramente planetária. 

	 Ao avançarmos nessa direção, torna-se inevitável considerar o bio-

centrismo como um desdobramento coerente dessa sensibilidade ética. 

Diferente do antropocentrismo, que coloca o humano no centro, o bio-

centrismo afirma o valor próprio de todas as formas de vida, ampliando 

nosso horizonte moral e convidando-nos a compreender o cuidado como 

responsabilidade compartilhada entre todos os viventes. 

	 Compreendido nesse quadro, o biocentrismo surge como conse-

quência natural da mística socioambiental fundada na “ecologia profunda”. 

Ao reconhecer o valor intrínseco de todos os seres e a interdependência 

que os une, essa mística rompe com o privilégio absoluto do humano e 

amplia o horizonte ético para toda a comunidade da vida. O biocentrismo, 

assim, não aparece como mera teoria ambiental, mas como expressão de 



63 

	 RESSACRALIZAÇÃO DA COLETIVIDADE DA VIDA

uma espiritualidade que percebe cada forma de existência como digna de 

cuidado e consideração, convidando-nos a uma convivência mais justa e 

solidária com tudo o que vive.

	 Como ética da reverência, o biocentrismo pode ser sintetizado em 

três aspectos fundamentais: (i) o reconhecimento do valor intrínseco da 

vida, (ii) a consciência da interdependência entre os seres e (iii) o cuidado 

como atitude essencial diante da existência. Quem deseja cultivar a mística 

socioambiental precisa assimilar esses três aspectos como fundamentos 

de uma espiritualidade que reconhece a interdependência de todos os se-

res e inspira relações mais responsáveis, sensíveis e comprometidas com o 

bem comum planetário.

	 O aspecto (i) revela que toda forma de vida possui valor intrínseco, 

convidando-nos a abandonar a centralidade humana e a reconhecer a dig-

nidade própria de cada ser. A implicação existencial desse reconhecimento 

é a expansão da consciência para além do próprio eu, enquanto a impli-

cação social consiste na reorganização das relações e políticas para que 

deixem de se orientar pelo domínio humano e passem a se fundamentar 

na corresponsabilidade diante de todas as formas de vida.

O aspecto (ii) mostra que a interdependência é a condição funda-

mental de toda existência, lembrando-nos de que nada vive isolado e de 

que cada ser participa de uma rede de relações que o sustenta. A implica-

ção existencial aqui é o despertar para a vulnerabilidade compartilhada, 

enquanto a implicação social exige formas de convivência e organização 

que promovam cooperação, equilíbrio e responsabilidade mútua entre to-

dos os seres.

O aspecto (iii) indica que a vida, em sua diversidade, é o princípio 

orientador das escolhas éticas, deslocando o foco do interesse humano 

para a preservação das condições que mantêm o florescimento de todos 



JOSÉ FABRÍCIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL

64 

os seres. A implicação existencial desse princípio é a formação de uma sen-

sibilidade que prioriza a continuidade da vida, enquanto a implicação social 

requer políticas e práticas que assegurem a proteção dos ecossistemas e o 

cultivo de modos de viver compatíveis com a permanência da Terra como 

casa comum.

Tomados em conjunto, esses três aspectos revelam que o biocen-

trismo inaugura uma ética capaz de deslocar o humano do centro, reconhe-

cer a interdependência que sustenta toda existência e orientar as escolhas 

pelo primado da vida em sua diversidade. Essa tríplice compreensão (valor 

intrínseco, reciprocidade relacional e prioridade do florescimento da vida) 

redefine tanto nossa consciência quanto nossas práticas, convidando-nos 

a modos de convivência que expressem responsabilidade ampliada, sensi-

bilidade ecológica profunda e compromisso efetivo com a integridade da 

Terra como casa comum.

Os três aspectos do biocentrismo convergem para superar o egoís-

mo que coloca o eu no centro de tudo. Ao mostrar que toda vida tem 

dignidade própria, que nada existe isolado e que a ética deve preservar as 

condições do viver, desfaz-se a ilusão de autossuficiência que sustenta o 

fechamento egocêntrico. Desse modo, a mística socioambiental indica que 

romper com o egoísmo é condição para assumir uma consciência corres-

ponsável diante de toda a comunidade da vida.

	 A ética da reverência integra o valor intrínseco da vida, a interde-

pendência e o compromisso com o florescimento dos seres, oferecendo 

um horizonte no qual o humano aprende a habitar o mundo com humil-

dade, cuidado e responsabilidade. Ao deslocar o foco do domínio para o 

respeito e da apropriação para a cooperação, ela aponta para uma convi-

vência planetária fundada na consciência de pertencimento a uma comu-

nidade maior, cuja continuidade depende de nossa capacidade de prote-

ger e nutrir a vida em todas as suas formas.



65 

	 RESSACRALIZAÇÃO DA COLETIVIDADE DA VIDA

Considerações finais

	 Ao refletirmos sobre a coletividade da vida a partir de uma perspec-

tiva que ressacraliza o mundo, compreendemos que o sagrado, conforme 

Gleiser (2024), não remete a presenças sobrenaturais, mas à percepção de 

profundidade, interconexão e mistério que permeia toda a existência. Esse 

reconhecimento nos convida a redimensionar nossa relação com o mun-

do, passando do domínio do egoísmo, que fragmenta e isola, para uma 

consciência de pertencimento e responsabilidade. A vida coletiva, nesse 

sentido, emerge como um tecido dinâmico de interdependências, onde 

cada ação reverbera no equilíbrio do todo, exigindo uma ética que respeite 

a complexidade dos seres e do próprio cosmos.

O egoísmo humano, ao se manifestar, evidencia a dificuldade de 

manter a harmonia entre desejos individuais e necessidades coletivas, tor-

nando-se um fator que desafia a integração do todo existente. No entanto, 

a mística socioambiental, apoiada na ecologia profunda, oferece um cami-

nho para superar essa fragmentação, ao nos reconectar com a sensibilida-

de e a reverência pelas formas de vida que coexistem conosco. Esse olhar 

contemplativo e comprometido com o ambiente não apenas amplia nossa 

percepção ética, mas também nos ensina que a cooperação, o cuidado e 

o reconhecimento da vulnerabilidade comum são elementos centrais para 

uma vida coletiva verdadeiramente sustentável.

O biocentrismo se apresenta como a base de uma ética da refe-

rência capaz de orientar escolhas e práticas mais conscientes. Ao colocar 

a vida, em todas as suas manifestações, no centro da consideração moral, 

ele transforma a forma como nos relacionamos com os seres humanos e 

não humanos, promovendo um sentido de pertencimento que transcende 

interesses individuais e imediatos. Ressacralizar a coletividade da vida, por-

tanto, é assumir a responsabilidade pela teia da existência, reconhecendo 



JOSÉ FABRÍCIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL

66 

a profundidade do mundo e abraçando uma postura ética e sensível que 

respeite a intrincada interconexão de todos os seres.

Referências

BOFF, Leonardo. Onde está o nó da questão ecológica (I)? Blog de 
Leonardo Boff, 7 dez. 2014. Disponível em: https://leonardoboff.
org/2014/12/07/onde-esta-o-no-da-questao-ecologica-i/. Acesso em: 14 
nov. 2025.

CAPRA, Fritjof. A teia da vida. São Paulo: Cultrix, 1996. 

CHAMPLIN, R.N. Enciclopédia de Bíblia, Teologia e Filosofia. v. 2, D/G. São 
Paulo: Hagnos, 2013. 

GLEISER, Marcelo. O despertar do universo: um manifesto para o futuro 
da humanidade. Rio de Janeiro: Record, 2024. 

LEAL, Carolina. Leonardo Boff defende mudança de olhar sobre 
problemas ambientais. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, 11 set. 2009. 
Disponível em: https://www.jb.com.br/cultura/noticias/2009/09/11/amp/
leonardo-boff-defende-mudanca-de-olhar-sobre-problemas-ambientais.
html. Acesso em: 13 nov. 2025.

LOURENÇO, Daniel Braga. Qual o valor da natureza? Uma introdução à 
ética ambiental. São Paulo: Elefante, 2019. 

NAESS, Arne; SESSIONS, George. Basic principles of deep ecology. 
Disponível em: https://theanarchistlibrary.org/library/arne-naess-and-
george-sessions-basic-principles-of-deep-ecology. Acesso em: 14 nov. 
2025.

RIBEIRO, Sidarta. Sonho manifesto: Dez exercícios urgentes de otimismo 
apocalíptico. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 



67 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

RAIMON PANIKKAR: A BUSCA POR 
UMA MÍSTICA COSMOTEÂNDRICA1

Francilaide de Queiroz Ronsi

Introdução

Panikkar foi um homem que viveu sua experiência de Deus, des-

cobrindo-se um constante peregrino, aprendiz do seu amor. Desde o seio 

familiar, por ser filho de mãe católica e de pai hindu, surgiu a busca pela 

harmonia entre as religiões e culturas, que se tornará cada vez mais clara 

e determinante para ele, quando procurou integrar toda a realidade em 

todas as suas dimensões. 

Acompanhando o seu pensamento, reconheceremos o seu dese-

jo de não fragmentação do ser humano em sua experiência mística. Para 

ele, essa experiência adquire uma dimensão antropológica. Ela integra as 

dimensões e relações constitutivas do ser humano, tendo a experiência de 

Deus como raiz de toda experiência em profundidade.

O desenvolvimento de seu pensamento e as suas descobertas tive-

ram origem em sua própria experiência de vida, a partir do encontro com 

1 Esse texto é um fragmento [adaptado] da tese de doutorado, cujo título é: A mística cristã 
e o diálogo inter-religioso em Thomas Merton e em Raimon Panikkar. Para uma maturidade 
cristã e uma mística inter-religiosa.



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

68 

outras tradições religiosas e culturais e na sua fecunda formação intelec-

tual. E assim, ele inicia uma busca incansável pela harmonia entre as di-

versas dimensões da Realidade contra todo tipo de reducionismos, dando 

início ao que ele chamou de intuição cosmoteândrica.

Panikkar nos apresenta a espiritualidade secular ou mística cos-

moteândrica, como síntese harmônica das três dimensões da vida: Deus, 

Homem2 e Mundo, constantemente comprometidos entre si. Sem deixar 

de evitar as diferenças, valoriza a sua inter-relação e conscientiza-se de sua 

interdependência. E quando essa experiência produz na pessoa uma meta-

nóia, Panikkar a definirá como mística, uma experiência integral da realidade. 

Desse modo, nossa reflexão partirá de uma breve apresentação 

sobre o que Panikkar denominou de intuição cosmoteândrica para conse-

guirmos relacioná-la com a experiência mística e, em seguida, podermos 

desenvolver um caminho para a compreensão de uma mística cosmoteân-

drica.

2 Sobre o uso do termo ‘homem’ em seus escritos, ele vai nos dizer, que: “Em meus escritos, 
quando escrevo ‘homem’ me refiro ao purusa, anthrôpos, homo, Mensch e não permito 
que o varão monopolize a palavra. Sou muito sensível a origem depreciativa e até o sentido 
de denegrir, às vezes, as palavras usuais para designar as “women”, “mulieres” etc. A maio-
ria das línguas, diferente do inglês, não confundem o gênero com o sexo. Utilizar a diferença 
sexual como o mais importante no homem trai uma ideologia particular como a que trai-
ria se disséssemos “ricos e pobres”, “brancos e negros” para abarcar a raça humana. Não 
devemos fragmentar nossa personalidade desnecessariamente. Tampouco convém utilizar 
expressões que nos convertem em simples membros de uma classe, como “humanos” e 
“ser humano”, eliminando com isso nossa dignidade única e não classificável. Em rigor, nem 
homem nem Deus teriam que ser do gênero masculino, porém permanece o fato de que 
este último tenha monopolizado tanto o humano como o divino. A palavra “humanidade” 
nos resulta demais abstrata, e a expressão “gênero humano” implica uma ideologia darwi-
nista (como se o homem fosse uma espécie) que nos parece inaceitável. Dizer “homem/
mulher” ou “ele/ela” não seria mais que acentuar a divisão na cultura moderna. Por tudo 
isso, e na espera de um utrum, de um novo gênero que inclua o masculino e o feminino 
sem ser neutro (neutrum: nem um nem outro), uso a palavra “homem” para referir-me ao 
anthrôpos. A palavra homem não é um monopólio de varão; acaso deveria ser do gênero 
epiceno (ἐπικοινός)”. PANIKKAR, Raimon. El silencio del Buddha, p. 24. Procurando ser fiel 
ao autor, permitiremos no texto o uso desse termo, quando por ele utilizado.



69 

	 RAIMON PANIKKAR

A intuição cosmoteândrica 

Para Panikkar toda a realidade é cosmoteândrica. O que por 

ele foi denominado intuição cosmoteândrica não é uma ideia ou um 

exercício intelectual, é uma experiência (uma experiência mística). Não é 

uma compreensão analítica. É uma intuição que aparece na consciência 

humana, uma vez que tenha vislumbrado a relação intrínseca entre o cog-

noscente, conhecido e conhecimento. 

Em outras palavras, o divino, o humano e o cósmico são três di-

mensões de toda a realidade; Deus, Homem e Mundo são suas “partes” 

constitutivas. Descreveremos, brevemente, estas três dimensões: 

a)	 dimensão DIVINA da Realidade: Todo ser possui uma dimen-

são abissal, tanto transcendente como imanente. Todo ser 

transcende tudo, inclusive, mais precisamente, a ‘si mesmo’, 

na verdade, não tem limites.  [...] Esta dimensão divina não é 

uma superestrutura sobreposta aos seres nem um mero fun-

damento extrínseco a eles, senão o princípio constitutivo de 

todos os seres (Panikkar, 1999, p. 82). “Deus não é somente o 

Deus do Homem, senão também o Deus do Mundo” (Panikkar, 

1999, p. 97). Deus permite que o Mundo e o Homem sejam 

por Ele transformados, restaurados em sua essência divina; 

b)	 dimensão HUMANA da Realidade é a consciência presente. 

Está relacionado com o conhecimento humano. O campo in-

teiro da realidade vive humanizado nele. O caráter transparen-

te da consciência pertence não só ao homem que conhece, 

senão também ao objeto conhecido. Isto pode ser chamado 

de uma dimensão da consciência, porém pode ser também di-

mensão humana, pois a consciência se manifesta no homem e 

por meio dele (Panikkar, 1999, p. 88);



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

70 

c)	 dimensão MATERIAL da Realidade. Todo ser se encontra no 

Mundo e compartilha de sua secularidade.  Nada existe que, 

ao entrar na consciência humana, não entre ao mesmo tempo 

em relação com o Mundo. E esta relação não é meramente 

externa e acidental: qualquer coisa existente tem uma relação 

constitutiva com o Mundo de matéria/energia e do espaço/

tempo (Panikkar, 1999, p. 85). A grandeza e a miséria do Ho-

mem também são a grandeza e a miséria do Mundo. Assim 

como Deus e o Homem guardam uma relação de interdepen-

dência, também Deus e o Mundo (Panikkar, 1999, p. 95).

Para Panikkar, 

a intuição cosmoteândrica não se contenta em detectar a 
‹presença› trinitária na ‹criação› e a ‹imagem› no homem, senão 
que considera a Realidade em sua totalidade como sendo a 
Trindade completa que consta de uma dimensão divina, outra 
humana e outra cósmica (Panikkar, 1998, p. 14).

O princípio cosmoteândrico nos ajuda a reconhecer que o divino, 

o humano e o terreno são as três dimensões irredutíveis que constituem 

o real (PANIKKAR, 1999, p. 82). A visão cosmoteândrica supera a dialética 

porque descobre a estrutura trinitária de tudo:

Não existem três realidades: Deus, o Homem e o Mundo; porém 
tampouco existe uma, ou Deus, ou Homem ou Mundo. A realidade 
é cosmoteândrica. É a nossa forma de olhar que faz com que a 
realidade nos pareça sob um aspecto e, às vezes, sob outro. Deus, 
Homem e Mundo estão por assim dizer, em uma íntima e consti-
tutiva colaboração para construir a realidade, para fazer avançar a 
história, para continuar a criação. Não se trata de que o Homem 
esteja trabalhando duramente aqui embaixo, enquanto Deus o su-
pervisiona das alturas com vista a recompensá-lo ou a castigá-lo 
e que o Mundo permaneça impassível às elucubrações da mente 
humana (Panikkar, 1998, p. 93).



71 

	 RAIMON PANIKKAR

Desse modo, as dimensões da Realidade: Deus, Homem e Mundo 

coexistem, estão inter-relacionados e podem ser hierarquicamente inte-

grados, no entanto não podem ser isolados, isto os aniquilaria (Panikkar, 

1999, p. 98). Entender a inter-relação existente entre as dimensões da Rea-

lidade possibilitará compreender a sua reflexão sobre a mística.

Mística, plenitude da vida

Quando Panikkar nos fala sobre mística é nítida sua intenção de 

não fragmentar o ser humano em suas dimensões e relações constitutivas. 

Trata-se, segundo ele, “de integrar a mística no ser do homem: no homem, 

o espírito místico é tanto quanto animal racional e ser corporal”(Panikkar, 

2005, p. 20). Em outras palavras, a mística é uma dimensão antropológica. 

No entanto, a mística não pode separar-se do problema teológico do que 

seja Deus nem do problema cosmológico do que seja o mundo (Panikkar, 

2005, p. 55).

A mística não é um privilégio de uns enquanto escolhidos, senão 

característica humana por excelência, “o homem é essencialmente um 

místico”.

Em seu livro De la mística, Panikkar afirma que a mística é “a ex-

periência da Vida”. Para poder compreender o que nosso autor quer dizer, 

teremos que nos deter em suas noções de “experiência” e “Vida”, em sua 

relação com a “experiência de Deus” e no que significa para o ser humano 

a “experiência mística”. Por uma parte, nosso autor reconhece a polisse-

mia e a ambiguidade da palavra “experiência”, por isso a depura de uma 

perspectiva psicológica e a inscreve em uma perspectiva ontológica. Para 

ele, a experiência é “aquilo” que “transforma nosso ser mais profundo, é o 

sentir-se aprisionado por uma realidade mais forte que nos penetra e nos 

transforma” (Panikkar, 1999 (e), p. 45). 



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

72 

Trata-se de um contato imediato [...] indica mais que simples ime-
diatez; indica com-penetração, ter penetrado no mesmo interior 
de algo ‘experienciado’ [...] A experiência se reconhece nesse ‘in-
terior intimo meo’ (mais interior que o meu mais íntimo) de santo 
Agostinho (Panikkar, 2005, p. 76).

A experiência se interpenetra no ‘experienciado’. É experiência de 

união, relacionalidade, interpenetração, porém também é conhecimento, 

amor e ação (Panikkar, 2005, p. 164). 

Imagino que é por isso que a sabedoria, de praticamente todos 
os povos nos ensinam que a abertura para a experiência de Deus 
pode surgir: a) através do conhecimento (jñana): pelo esforço da 
inteligência em transcender a si mesmo; b) pelo amor (bhakti): 
pelo anseio do coração em buscar algo que lhe preencha; c) atra-
vés das obras (karma): pela criatividade da criatura que quer imitar 
o criador criando, isto é, fazendo (Panikkar, 1994, p. 93).

Esse pensamento vai de encontro com a noção cristã que conside-

ra a mística como cognitio Dei experimentalis (“conhecimento experiencial 

de Deus”) (Panikkar, 2003, p. 737). Ou seja, “trata-se de uma experiência 

e não de uma interpretação, embora nossa consciência dela seja conco-

mitante [...]. Trata-se de uma experiência completa e não fragmentária” 

(Panikkar, 2005, p. 19).

Sobre a palavra ‘Vida’, Panikkar a usa com letra maiúscula como o 

desejo de não excluir a priori que a vida pode ter outras dimensões, além 

dos aspectos fisiológicos e psíquicos. Ele quer lembrar-se de sua dimensão 

espiritual, por entender a mística como uma experiência integral da Vida. 

Assim, ele usa a palavra Vida no lugar da realidade. 

Usamos a palavra ‘Vida’ no lugar de ‘realidade’ por encontrá-la 
mais próximo da experiência. [...] A ‘vida’ é algo que experimen-
tamos diretamente; somos seres vivos, participamos da Vida [...] 



73 

	 RAIMON PANIKKAR

ainda que a reflexão logo nos diga que somos seres (viventes) que 
participamos no Ser. Nossa experiência é a Vida (Panikkar, 2005, 
p. 22-23).

Quando ele fala desta experiência de Vida, significa participar da 

Vida de Deus. 

Quando digo experiência da Vida, não digo experiência de minha 
vida, senão da Vida; aquela vida que não é minha, embora esteja 
em mim; aquela vida que, como dizem os Vedas, não morre, é infi-
nita, que alguns chamariam divina: Vida, contudo, que se “sente”, 
palpita, ou melhor dito, simplesmente vive em nós. Suas interpre-
tações, naturalmente, variam deste o chamado sentimento oceâ-
nico até a sensação biológica de viver, passando pela experiência 
de Deus, Cristo, do Amor ou inclusive do Ser. A experiência da Vida 
(zôê), diz São Justino no século II, é a experiência do doador da 
vida - posto que a vida, a alma, não vive por si mesma, senão que 
participa da Vida (Panikkar, 2005, p. 24). 

A vida é comunhão entre Deus, o homem e a natureza, é integra-

ção entre imanência e transcendência, e é confluência entre temporali-

dade e eternidade. A experiência de vida não é a consciência do ritmo do 

tempo. O que se ‘experiência’ é o instante da tempiternidade. Esta experi-

ência integral da vida 

é a vivência completa tanto do corpo, que se sente viver com 
palpitações de prazer e dor, como da alma, com suas intuições 
de verdade e seus riscos de erros, adicionadas às fulgurações do 
espírito que vibra com o amor e repulsão (Panikkar, 2005, p. 26). 

Ou seja, é uma experiência corporal, intelectual e espiritual ao 

mesmo tempo. Igualmente é divina, humana e material - é uma experiên-

cia da realidade cosmoteândrica(Panikkar, 2005, p. 27). Sentir-se vivo é, 

desta forma, sentir a Vida em sua plenitude dentro de nossas limitações 

concretas. 



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

74 

Panikkar insiste em dizer que é preciso cultivar a harmonia, fazer 

participar o corpo na felicidade do espírito e associar o espírito ao prazer 

do corpo. A beatitudo (beatitude) ou ãnanda (bem-aventurança divina) é 

uma experiência cosmoteândrica (Panikkar, 2005, p. 179). A experiência da 

Vida é a conjunção mais ou menos harmônica dos três olhos, ou se preferir, 

das três consciências (sensível, intelectual e espiritual).

A experiência mística abraça tanto a consciência sensível como a 

intelectual e espiritual em uma não-dualidade harmônica, embora em dis-

tintos graus. A experiência mística não pertence a uma ordem ‘superior’, 

senão que está na base da mesma constituição do ser humano (Panikkar, 

2005, p. 181)3.

De acordo com Panikkar, a estrutura da experiência não é nem 

uma nem tríplice. Ou seja, os ‘três’ olhos estão imbricados um no outro, 

como na perichôrêsis trinitária. Não se pode reduzir as três dimensões a 

uma só, posto que são distintas (Panikkar, 2005, p. 171). Caso contrário,

se por experiência mística se entende somente a experiência que 
nos abre o terceiro olho, tem que recorrer, então, a uma cosmolo-
gia dualista de dois níveis: o nível da razão ou da natureza e o nível 
do sobrenatural ou da graça, em que a razão representa aufgeho-
ben, no sentido hegeliano (negado, superado, aceito e mantido). 
Neste caso a experiência mística representaria um estágio supe-
rior que somente pode chegar pela ‘graça’ especial - que se dá a 
muitos poucos segundo o destino ou beneplácito divino (Panikkar, 
2005, p. 172).

3 “A dificuldade se apresenta se as isolar. A mística, sem intelecto e sem os sentidos, é fal-
sa. Voltar a simbiose é uma obrigação urgente da autêntica filosofia contemporânea. Uma 
dessas tarefas seria o de situar o problema do divino sem romper do homem o problema 
do cosmos: é o problema da infinitude e da liberdade, que está em tudo”. (Panikkar, 1994, 
p. 41)



75 

	 RAIMON PANIKKAR

Ele insiste nessa não dualidade, retornando a fala sobre as três 

dimensões: sensorial, intelectual e mística, como dimensões, também, da 

realidade.

A consciência sensorial nos relaciona, por meio de nossos órgãos 
dos sentidos, com o que podemos chamar a parte material da re-
alidade. A consciência intelectual nos abre o mundo inteligível, a 
essa rede de relações que sustentam o mundo intelectual e que 
não podemos equiparar à mera matéria. A consciência mística nos 
põe em contato com o que é invisível aos sentidos e ao intelecto 
[...]. Estas três ordens de consciência são, em essência, não janelas 
independentes senão três dimensões, três formas distintas (sen-
sorial, intelectual e mística) da mesma consciência primordial [...]. 
Estas três dimensões da consciência são também dimensões da 
realidade: a primeira é a condição para atuar, a segunda permite 
compreender e a terceira ser (Panikkar, 2007, p. 312).

A experiência plena da Vida poderá corrigir a concepção reducio-

nista do ser humano, por entendê-la como cosmoteândrica porque nele se 

integram todas as dimensões da realidade. 

Logo, a mística não é uma especialidade para algumas pessoas, 

senão uma dimensão essencial de todo ser humano. Mesmo que essa di-

mensão se encontre hoje um tanto atrofiada, o Espírito, em troca, não é 

individual nem tampouco individualizante: não é nossa propriedade priva-

da nem teremos domínio sobre ele. O Espírito sopra onde, quando e como 

quer, e nos faz entrar em conexão com um novo grau de realidade que em 

nós se manifesta na consciência - precisamente na consciência mística.

Mística e a experiência de Deus

Na tradição cristã, a mística é uma experiência de Deus porque ‘Ele 

é a vida’.  Desse modo, é uma experiência de Vida, experiência sensível, 



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

76 

intelectual e espiritual. Ou seja, é uma experiência humana, em sua pleni-

tude, que supera toda alienação (Panikkar, 2005, p. 185).

Entretanto, nenhuma religião nem mesmo qualquer sistema de 

pensamento pode monopolizar a experiência de Deus. E enquanto “experi-

ência última, é uma experiência não só possível, mas também é necessária 

para que todo ser humano chegue à consciência de sua própria identida-

de” (Panikkar, 1994, p. 76).

A experiência de Deus que subjaz a toda experiência e pela qual 
nos fazemos seres humanos, nos faz conscientes de nossa con-
tingência, torna-nos humildes, capazes de compreender. Por essa 
experiência nos damos conta de que estamos dentro de algo que 
abarca tudo e somos conscientes de uma dupla dimensão de au-
sência e presença, conscientes de que participamos de um mais 
no qual, de uma maneira ou outra, podemos confiar. Alguns a cha-
marão de a experiência do Ser que se atualiza no amor não-egoísta 
aos entes. Em outras ocasiões, chamei-a de confiança cosmoteân-
drica (Panikkar, 1994, p. 79).

A experiência de Deus é a raiz de toda experiência. É a experiência 

em profundidade de todas e em cada uma das experiências humanas: do 

amigo, da palavra, da conversa. É a experiência subjacente a toda experi-

ência humana: dor, beleza, prazer, bondade, angústia, frio... subjacente a 

toda experiência, que nos descobre em uma dimensão de infinito, não-

-infinito, in-acabado (Panikkar, 1994, p. 78). 

Como fundamento da mística, a experiência de Deus não se con-

trapõe com a liberdade, nem com a responsabilidade. Ou seja, 

a mística, bem entendida, é o reino da liberdade: libera o homem 
tanto de suas condições transcendentais, como imanentes, sem 
deixar-se fazer, por outra parte, em libertinagem anárquico, posto 
que abre o caminho para realizar sua identidade (Panikkar, 1994, 
p. 42). 



77 

	 RAIMON PANIKKAR

Panikkar apresenta como requisito indispensável para acolher a 

experiência de Deus, a integração do interior humano. Para ele, o ser hu-

mano deve estar em harmonia consigo mesmo e com o universo, base de 

toda experiência humana (Panikkar, 1994, p. 80-81).

A experiência mística é uma experiência da profundidade. O ser 

humano descobre em si mesmo e nos outros seres a dimensão de profun-

didade, de infinito que existe em tudo. Esta experiência concede humilda-

de, por um lado e liberdade por outro (Panikkar, 2005, p. 82).

É a beata solitudo, na qual sou verdadeiramente eu, porque Deus 
não é o ser que me esquadrinha, mas o que me permite ser eu 
mesmo ao máximo. Dito de outra maneira: quando eu estou ver-
dadeiramente só, encontro a Deus, não como objeto, mas - dizen-
do com santo Agostinho - interior intimo meo, como o mais íntimo 
de mim, o que me é mais interior, o que mais realmente sou e que, 
precisamente, me abre aos demais (Panikkar, 2005, p. 84).

A experiência mística é inefável, no entanto não se consegue 

evitar a palavra, pois “silêncio e palavra se complementam, digo silêncio 

e palavra, e não mudez e verborreia. Toda palavra que não surge do si-

lêncio não é autêntica, e todo silêncio que não se encarna na palavra é 

incompleto”(Panikkar, 2005, p. 183). Panikkar as imagina em uma relação 

advaitica e cria a expressão: Palavra de Silêncio, que “não significa Palavra 

sobre o Silêncio (genitivo objetivo), senão o Silêncio que existe em toda Pa-

lavra (genitivo subjetivo). Não significa a palavra silenciosa, senão a palavra 

do silêncio, o silêncio que existe em toda palavra feita de silêncio (Panikkar, 

2007, p. 286).

Desse modo, a mística integra o temporal e o eterno. Portanto, 

“não nos distrai do cotidiano, senão que o conecta com o tempiterno [...]. 

O místico descobre a eternidade no instante e continua com paixão o jogo 

da Vida” (Panikkar, 2007, p. 37-38). Nesse sentido, a contemplação é a res-



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

78 

piração da vida “a pessoa contemplativa simplesmente ‘se sente’, simples-

mente ‘é’, vive” (Panikkar, 1999 (d), p. 64). O contemplativo experimenta a 

realidade, adquire um caráter de mediação: 

quem se entrega à contemplação experimenta a realidade, Deus, 
o céu, brahman, moksa, nirvāna, satori, clarividência, a verdade, o 
ser ou o nada..., aqui embaixo, já desde agora, no ato mesmo que 
se está realizando, na situação mesma que se está vivendo (Pani-
kkar, 1999 (d), p. 65). 

 

Ele faz a experiência da tempiternidade, assim como o místico. “Os 

contemplativos não necessitam de céu algum nas alturas, porque para eles 

tudo é sagrado: tratam as coisas ‘sagradas’ como se fossem profanas e as 

‘profanas’ como se fossem sagradas” (Panikkar, 1999 (d), p. 67). “O tempo 

tem sido redimido, superado ou negado” (Panikkar, 1999 (d), p. 67-68). 

Esta é a experiência da tempiternidade, que não é nem temporalidade 

nem eternidade:

Não é nem uma temporalidade mais ou menos perfeita, nem uma 

eternidade impermeável ao temporal, senão a integração perfeita e, por-

tanto, hierárquica do que em aparência parecem ser dois fatores, ‘tempo 

e eternidade’, em um tempiternidade integral. A salvação, moksa, nirvāna, 

e outras expressões do fim último da vida humana não se projetam em um 

futuro que tenha sido de alguma forma purificado ou aperfeiçoado, senão 

que se descobre em uma plenitude que somos capazes de experimentar 

‘no’ tempo e no ‘mais tarde’. Esta consciência descobre, no e através do 

temporal, o núcleo tempiterno da plenitude de nosso ser, ou como quere-

mos chamar, da realidade (Panikkar, 2000, p. 106).

A tempiternidade não é somente a busca pela eternidade. Na tem-

piternidade se vive a experiência do presente em toda sua profundidade, 

um presente que abraça o tempo e a eternidade, o finito e o infinito. O 



79 

	 RAIMON PANIKKAR

presente tempiterno é irredutível, isto é, um presente em que se realiza 

uma ação autêntica e pura. É aquele tempo pelo qual vale a pena ter vivi-

do; é o tempo cujos atos encerram uma vivência tempiterna (Ortíz-Osés, 

1998, p. 653).

Todos os tempos coexistem na tempiternidade, o que tem sido é 

tão real como o que será. “O destino temporal do homem está intrinse-

camente ligado ao seu destino eterno e a sua situação eterna” (Panikkar, 

1999 (c), p. 34). Desta forma, tempo e eternidade formam uma relação ad-

vaitica. “A eternidade não existe fora do tempo, como tampouco nele ad-

mitindo o valor metafórico das duas proposições. Porém, tampouco existe 

o tempo fora da eternidade ou nela. A tempiternidade é o símbolo mesmo 

da realidade” (Ortíz-Osés, 1998, p. 655).

Em outro momento Panikkar vai afirmar que

a felicidade, que a beatitudo da tradição cristã, ou ānanda da Índia, 
não é meramente uma bem aventurança que tem que experimen-
tar na vida próxima. É antes uma felicidade tempiterna, que não 
se esgota na temporalidade, porém que tampouco se situa fora 
dela. A vida eterna se reflete na temporalidade. A existência real 
e concreta da vida humana é uma existência tempiterna (Panikkar, 
1993, p. 102).

Logo, a experiência integral é transcendente e imanente. Panikkar 

insiste em repetir que a mística é uma experiência não-dualista - advaita. 

E que é uma experiência da realidade, não de suas partes. Ela não separa 

ação e contemplação. 

A mística de nosso tempo, como visão plena da realidade, é aguda-
mente sensível à dor do mundo, em especial ao sofrimento devido 
às mãos do homem e às injustiças humanas. Isto não faz do místico 
um ‘ativista político’ no sentido atual da palavra. Combinam as três 
dimensões da realidade e não perde a paz nem a equanimidade, 
porém sabe sujar as mãos se for preciso (Panikkar, 1993, p. 188).



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

80 

A presença de Deus impulsiona a participar consciente e livremen-

te na exploração da Vida que representa a mesma aventura cosmoteândri-

ca da Realidade (Panikkar, 1998, p. 18). O místico não espera passivamen-

te. “Espera” tomando parte no advento de um mundo mais justo, o mundo 

que para os cristãos é denominado “Reino de Deus”. Panikkar ainda afirma 

que 

somente quando o pensar transforma nosso fazer e o fazer nosso 
pensar em um círculo não vicioso, senão vital, é quando nos en-
contramos em boa direção. Se a ação não é contemplativa, não é 
na realidade ação; se a contemplação não é ativa, não é realmente 
contemplação. Tudo mais: a dicotomia deve ser superada no nível 
da antropologia e da metafísica.  Optar por um eternalismo para-
lisador das atividades humanas é tão infecundo e errôneo como 
limitar-se a mera temporalidade da ação humana (Ortíz-Osés, 
1998, p. 654).

A experiência mística, desta forma, desfaz todo estigma de uma 

mística perdida nas alturas, desencarnada e alheia às dores do mundo, 

sem por isso esgotá-la na pura terrenalidade ou sufocá-la em um ativismo, 

posto que “experimenta a realidade da condição humana em sua totali-

dade e, portanto, não perde a serenidade nem a paz e elimina o medo de 

participar no esforço em prol da justiça (PANIKKAR, 2005, p. 203).

Este movimento é provocado pela experiência, pois a mística pre-

cisa do conhecimento e do amor. De acordo com Panikkar, o “amor é o 

companheiro natural do conhecimento [...]. Quando a mística fala do co-

nhecimento, é um conhecimento amoroso e quando canta o amor, é um 

amor cognoscente” (Panikkar, 2005, p. 92). Desse modo, evidencia que 

“um conhecimento exclusivamente intelectual não é conhecimento com-

pleto; um amor exclusivamente sentimental não é amor do qual falamos 

[...] o amor pode conhecer-se e o conhecimento pode amar-se” (Panikkar, 

2005, p. 116). 



81 

	 RAIMON PANIKKAR

Estamos diante de uma ruptura com o intelectualismo frio porque 

é evidente para Panikkar que “conhecer de verdade é chegar a ser algo co-

nhecido sem deixar de ser o que é. Chegar a ser não é somente mudança, 

não é um movimento do que somos ao que deveríamos ser. Chegar a ser é 

o verdadeiro crescimento do ser-sendo. O verdadeiro ritmo da realidade” 

(Maillard, 2001, p. 47). O conhecimento e o amor têm estreita relação com 

a sabedoria, a verdade e a beleza: 

poderíamos afirmar que o homem está habitado, como tenho pre-
ferido dizer, por uma dupla força, por um dinamismo centrífugo 
que o impulsiona para o exterior atraído pela Beleza que brilha 
desde fora, e por um dinamismo centrípeto que o impulsiona para 
o interior aspirado pela Verdade que tem de descobrir em si mes-
mo. Deixar-se levar somente pelo primeiro impulso é frivolidade, 
quando não concupiscência, e somente pelo segundo é egoísmo, 
quando não soberba. A sabedoria é a harmonia entre a atração da 
Beleza e a aspiração à Verdade. No centro se encontra o Bem que é 
belo e verdadeira ao mesmo tempo (Panikkar, 2005, p. 121).  

Logo, a experiência mística não separa o amor a Deus do amor ao 

próximo. Lembra Panikkar que o Evangelho é uma mensagem de serviço e 

amor ao próximo (Mt 10,40) e o amor a Deus e o amor ao próximo são um 

só amor (1Jo 3,16), e que esta condição está presente em outras religiões: 

a este respeito [sobre o amor a Deus e ao próximo] o hinduísmo 
não fica para trás (Manu II, 161; Mahâbhârata XII, 3880). Tampou-
co o budismo [...] A misericórdia e a compaixão são dois aspec-
tos fundamentais da espiritualidade budista (Dîgha Nikâya II,196; 
III,220). Não se pode ser feliz isoladamente. A felicidade é comuni-
tária (Panikkar, 1996, p. 275).

Por conseguinte, a experiência que produz na pessoa uma meta-

nóia, ele a chama de ‘experiência mística’, definindo-a como uma experi-

ência integral da realidade. 



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

82 

Se a realidade se identificar com Deus, será a experiência de Deus; 
se esta realidade se vê como trinitária, seria a experiência cosmo-
teândrica; se a vê como vazia, será a experiência da vacuidade [...] 
porém, em qualquer caso, é a experiência do ‘Todo’. Desapare-
ce assim o estigma de uma mística nas alturas, desencarnada e 
alheia aos prazeres e as dores do mundo, sem por isso afogar no 
puro mundanismo ou sufocá-la em ativismos, que experimenta a 
realidade da condição humana em sua totalidade e, portanto, não 
perde a serenidade nem a paz e elimina o medo de participar no 
esforço humano em pro da justiça (Panikkar, 2005, p. 203). 

Assim, encontramos em Panikkar o que ele quer dizer quando afir-

ma que este tempo é o kairós do milênio, que se abriu há pouco para todas 

as religiões. Ele assegura que continuar com pequenas reformas não tem 

sentido, é necessária uma grande transformação, não violenta, lenta, po-

rém profunda, uma metanóia!

Espiritualidade secular ou mística cosmoteândrica

De acordo com Panikkar, o problema da “tecnocracia não é um 

problema tecnológico (não pode ser resolvido por uma tecnologia melhor 

ou mais nova); é um problema humano-antropológico, lê-se religioso”. 

Aqui se situa seu desafio. Ele está convicto de que “no mundo atual so-

mente os místicos sobreviveriam”(Panikkar, 1999 (b), p. 129). É claro para 

ele que, sem uma compreensão da “terceira dimensão da realidade com a 

qual o místico nos põe em contato e que sustenta as dimensões do sensível 

e do inteligível, o real não seria mais que uma pura abstração - sensível ou 

inteligível” (Panikkar, 1999 (b), p. 129).

Neste sentido, Panikkar faz uma proposta audaciosa apresentando 

uma espiritualidade secular ou mística cosmoteândrica. Sobre o termo es-

piritualidade ele nos diz que: 



83 

	 RAIMON PANIKKAR

Quisera utilizar a palavra ‘espiritualidade’ de maneira válida para 
todas as diferentes vias que conduzem o homem ao seu destino 
[...] A espiritualidade deve ser integral e não pode deixar de lado 
nenhum aspecto da realidade. Tudo tem que ser ‘purificado pelo 
fogo’, tudo deve ser transformado: é a apokatastasis que nos fala 
são Pedro (1Pd 3,11). Temos que fazer uma síntese entre interiori-
dade e exterioridade (Panikkar, 1999 (d), p. 314-317). 

Quando ele se refere à espiritualidade secular insiste em uma ex-

periência integral: 

pois representa um novum que corresponde a emergência da 
consciência da ‘sacra secularidade’. A experiência mística não é 
idêntica ao que alguns têm chamado ‘experiência cume’ [...] A ex-
periência mística é mais do que um estado de consciência - é uma 
abertura (consciente) à realidade total (Panikkar, 2005, p. 180). 

Entendemos, diante das suas reflexões que a mística é uma “expe-

riência da Vida”, a espiritualidade como “a atitude básica do homem com 

respeito ao seu fim último” (Panikkar, 1998, p. 37) e a contemplação como 

“mediação cosmoteândrica”(Panikkar, 1999 (d), p. 65), falam da mesma 

realidade. Trata-se de uma coerente reflexão apresentadas de formas di-

ferentes. 

O ser humano que vive esta experiência é sensível às relações cons-

titutivas da Realidade (PANIKKAR, 1963, p. 43). A mística cosmoteândrica 

não fica apenas na relação Deus-Homem; inclui o mundo nesta comunhão, 

posto que Deus, Homem e Mundo formam uma relação não-dualista e 

«tolerante» (PANIKKAR, 2007, p. 49). Quem realiza esta experiência está 

aberto ao mundo exterior como ao interior, ao cultivo da política 
como ao cultivo do espírito, a preocupação pelo demais como por 
si mesmo [...] A visão mística inclui tanto o Outro (alter) como a 
mim Mesmo, tanto a Humanidade e a Terra como o Divino. É a 
experiência cosmoteândrica. O resto são reducionismos (Panikkar, 
2005, p. 186). 



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

84 

Assim, a mística cosmoteândrica realiza a síntese harmônica das 

três dimensões da vida: Deus, Homem e Mundo. Nela existe a contempla-

ção, que é algo mais que pensamento; ação, que não limita seu horizonte à 

construção da cidade terrena. Deus, que não é unicamente um juiz ou um 

olho contador. Amor, que sobrepassa todo sentimentalismo. Oração que 

não se limita à petição, nem sequer a louvores, senão é também silêncio, 

sem cair na indiferença. Apofatismo, que não para no niilismo. Graça, que 

não é antinatural. Espaço e tempo, que não são passageiros, senão que 

são dinamismos criadores. E, sobretudo, inteligência, que nos permite fa-

lar conscientes e responsavelmente de tudo isso (Panikkar, 1998, p. 99).

Ou seja, uma madura espiritualidade não será um jogo dialético 

entre as três formas de vida ou a especialização reducionista, mas uma 

síntese harmônica entre as três dimensões constitutivas da Realidade. 

Uma espiritualidade cuja mais simples expressão seria: o Homem 
é algo mais que ‘homem’: é um mistério cosmoteândrico. Deus, o 
Homem e o Mundo estão comprometidos, embora diferentemen-
te, em uma mesma aventura (Panikkar, 1998, p. 99).

No entanto não significa, nesta relação, evitar as diferenças, mas perceber 

as inter-relações e se conscientizar da interdependência existente entre 

Deus, o Homem e o Mundo.  Em síntese (Panikkar, 1999 (a), p. 179-180):

a)	 esta intuição cosmoteândrica deve emergir espontaneamen-

te, o que requer uma nova consciência. A espiritualidade tem 

que germinar livremente na profundidade do ser;

b)	 tal espontaneidade supõe que esta espiritualidade se mante-

nha independente de hipóteses científicas e filosóficas; 

c)	 a terra não é nem inferior, nem superior ao ser humano. O ser 

humano não é o líder deste Mundo, nem simplesmente uma 

criatura. O ser humano e o cosmos são realidades supremas 



85 

	 RAIMON PANIKKAR

e, por isso, irredutíveis um ao outro, e os dois a uma entidade 

superior;

d)	 a relação do ser humano com a terra é parte de sua autocom-

preensão. É uma relação constitutiva; 

e)	 com esta espiritualidade a ideologia panmonetária é supera-

da. Uma pessoa não vive somente para se alimentar, como não 

trabalha apenas para ganhar dinheiro. A espiritualidade cos-

moteândrica vê a realização não tanto no tempo futuro, mas 

em um espaço mais amplo que incorpora os ‘três tempos’;

f)	 esta espiritualidade supera a dicotomia entre o chamado mis-

ticismo natural como a forma inferior de união com o Mundo, 

e o misticismo teísta, como forma, supostamente, superior de 

união com Deus.

Esta espiritualidade curaria a ferida aberta do ser humano moder-

no: o abismo entre o material e o espiritual e, com isso, entre o secular 

e o sagrado, o inferior e o exterior, o temporal e o eterno (Panikkar, 1999 

(a), p. 180). Por conseguinte, entende-se que a experiência de Deus, raiz 

de toda experiência humana, está subjacente a toda vivência humana que 

tem como requisito indispensável a integração do interior de si mesmo, 

em harmonia com o universo. Isso porque a presença de Deus impulsiona 

o ser humano a participar consciente e livremente na exploração da Vida 

que representa a mesma aventura cosmoteândrica da Realidade. Logo, 

a partir da abertura consciente para essa Presença a pessoa não espera 

passivamente, ela espera tomando parte no advento de um mundo mais 

justo. 

De tal modo, é possível pensarmos em uma mudança de atitude 

que deva ir além de uma visão redutora da Realidade, por meio de uma 



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

86 

mística humanizadora e integral e, porque não dizer, cosmoteândrica. Por 

se tratar de uma experiência que pressuponha todo o ser, ou seja, em viver 

de tal modo reconciliados com o que realmente é, a partir do profundo 

encontro com Deus, a pessoa se reconhece aberta aos demais e ao mundo 

em uma comunhão harmônica. 

Conclusão

Todo o pensamento de Panikkar é marcado por sua experiência 

religiosa. Não era possível para ele realizar uma leitura da realidade se não 

fosse por meio da religião. Encontramos nele, uma vocação que aspirou a 

uma plenitude existencial. 

Para Panikkar a Realidade é relacional, é advaitica (a-dual), onde 

se encontram o Cosmos, o ser Humano e Deus intimamente relacionados. 

Surge o que ele denominou de Intuição Cosmoteândrica, com o interesse 

de superar toda a fragmentação do conhecimento por meio da inter-rela-

ção. Onde cada parte tem seu valor, cada experiência tem sua importância 

para revelar o todo.  

Nesse sentido, o ser humano não é um ser isolado, seu vínculo 

com o corporal e o divino lhe é constitutivo. Logo, a mística é uma ex-

periência humana em sua plenitude, permitindo com que o ser humano 

faça a experiência do seu último fundamento, do que realmente é. É uma 

experiência necessária para que todo ser humano chegue à consciência de 

sua própria identidade. 
O requisito indispensável para acolher a experiência de Deus é 

a integração do interior humano. E assim o ser humano deve estar em 
harmonia consigo mesmo e com o universo. Harmonia entre ele e a sua 
“casa”, entre Deus e o ser humano entre contemplação e ação, entre tudo 
o que vive e tudo o que morre, entre a renúncia e a conquista de si mesmo.



87 

	 RAIMON PANIKKAR

Por ser esta experiência uma experiência de profundidade, o ser 
humano descobre em si mesmo e nos outros seres a dimensão de profun-
didade, de infinito que existe em tudo. Esta experiência concede humilda-
de, e ao mesmo tempo liberdade. 

A partir da nossa reflexão vislumbramos um caminho para a cons-
trução e o aprofundamento de uma mística que esteja comprometida com 
a transformação de um contexto que, cada vez mais, tem exigido a integra-
ção entre as dimensões divina, humana e cósmica da Realidade. 

Urge que o ser humano realize uma experiência de mergulho no 
que há de mais profundo em si mesmo, que o possibilite descobrir em 
toda a criação a dimensão de profundidade, de infinito que existe em tudo. 
E, como o encontro com Deus é uma experiência de Vida, ela é sensível, 
intelectual e espiritual, é humana, em sua plenitude, e supera toda alie-
nação sem cair no solipsismo. Segundo Panikkar, “é uma experiência não 
só possível, mas também necessária para que todo ser humano chegue à 
consciência de sua própria identidade” (Panikkar, 1994, p. 76).

Referências 

BORRIELLO, L. et al. Dicionário de mística. São Paulo: Paulus: Edições 
Loyola, 2003. PANIKKAR, Raimon. Ecosofía. Para una espiritualidad de la 
tierra. Madrid: San Pablo, 1994. 

MAILLARD, Chantal et al. En El árbol de la vida. Barcelona: Kairós, 2001.
ORTÍZ-OSÉS, Andrés; LANCEROS, Patxi. Diccionario interdisciplinar de her-
menéutica. Bilbao: Universidad de Deusto, 1998. 
PANIKKAR, Raimon, La intuición cosmoteándrica. Las tres dimensiones de 
la realidad. Madrid: Editora Trotta, 1999 (a).

PANIKKAR, Raimon. De la mística. Experiencia plena de la Vida. Barcelona: 
Editorial Herber, 2005.



FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

88 

PANIKKAR, Raimon. El espíritu de la política. Homo politicus. Barcelona: 
Península, 1999 (b). 

PANIKKAR, Raimon. El mundanal silencio. Barcelona: Martínez Roca, 1999 
(c).

PANIKKAR, Raimon. El silencio del Buddha. Una introducción al ateísmo 
religioso. Madrid: Siruela, 1996. 

PANIKKAR, Raimon. Elogio de la sencillez. Navarra: Verbo Divino, 2000.

PANIKKAR, Raimon. Experiencia de Dios. Madrid: PPC, 1994.

PANIKKAR, Raimon. Humanismo e cruz. Rialp, Madrid, 1963.

PANIKKAR, Raimon. La nueva inocencia. Pamplona: Verbo Divino, 1999 
(d).

PANIKKAR, Raimon. La plenitud del hombre. Una cristofanía. Madrid:      
Siruela, 1999 (e).

PANIKKAR, Raimon. La Trinidad. Una experiencia humana primordial.      
Siruela, Madrid, 1998.

PANIKKAR, Raimon. Mito, fe y hermenéutica. Barcelona: Herder, 2007.

PANIKKAR, Raimon. Paz y desarme cultural. Santander: Sal Terrae, 1993.
 
RONSI, Francilaide de Queiroz. A mística cristã e o diálogo inter-religioso 
em Thomas Merton e em Raimon Panikkar: para uma maturidade cristã e 
uma mística inter-religiosa. Tese de Doutorado, PUC-Rio, 2014.



Metodologias dialógicas



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

90 

COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E 
TRANSRELIGIOSIDADE NAS ENCRUZILHADAS 
DO SAGRADO

Luca Pacheco

Introdução

	 O retorno do Sagrado Feminino na contemporaneidade revela 

uma transformação nas formas de compreender o sagrado, o corpo e a an-

cestralidade. Esse movimento não se apresenta como um simples resgate 

arqueológico de deusas antigas, mas como um gesto contemporâneo de 

resistência, cura e reinvenção simbólica, que emerge em práticas culturais 

híbridas, performances rituais, produções artísticas, círculos de cuidado e 

experiências espirituais pós-institucionais. Mulheres, pessoas trans e cor-

pos dissidentes em diferentes espaços culturais, sociais e religiosos têm 

acessado memórias simbólicas que estavam reprimidas ou marginalizadas 

por estruturas patriarcais de poder. Esse movimento não é simplesmente 

espiritual, mas epistêmico, porque questiona os regimes de verdade que se-

param espírito e corpo, transcendência e imanência, feminino e masculino.

	 No campo das religiões afro-brasileiras, essa retomada ganha no-

vos contornos. A espiritualidade afro-brasileira nunca se desvinculou do 



91 

	 COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E TRANSRELIGIOSIDADE NAS ENCRUZILHADAS DO SAGRADO

corpo, da dança, da sexualidade e da terra. O sagrado se manifesta pela 

vibração, pelo movimento, pelo ritmo e pela relação entre humanos e an-

cestrais. Nesse contexto, a obra Exu Mulher, de Cláudia Alexandre (2022), 

torna-se fundamental ao revelar a dimensão feminina do Orixá Exu, tradi-

cionalmente associado a imagens masculinizadas, erotizadas e demoniza-

das pelo processo colonial. A autora não busca apenas ressignificar Exu, 

mas revelar sua potência de trânsito, ambivalência e criação para revelar 

a potência ontológica do Orixá e a potência não-binária e encruzilhada do 

sagrado.

	 Essa abordagem abre espaço para pensar outros modos de ser e 

existir que não se enquadram nas dicotomias rígidas de gênero, corpo e 

espiritualidade. Ao mesmo tempo permite questionar e desestabilizar as 

formas patriarcais e colonialistas que tentaram reduzir Exu à virilidade ou à 

figura demonizada do “diabo” cristão.

	 Para compreender essa dinâmica simbólica, este artigo articula 

Exu Mulher com a psicologia analítica de Carl Gustav Jung, especialmente 

o arquétipo da Grande Mãe, bem como o estudo fenomenológico de Erich 

Neumann sobre o feminino primordial. Além disso, recorre ao pensamento 

complexo de Edgar Morin e à lógica do terceiro incluído de Basarab Ni-

colescu, que permitem compreender o sagrado como campo relacional, 

híbrido e ambivalente. Por fim, mobiliza a transreligiosidade de Gilbraz de 

Souza Aragão e o princípio pluralista de Cláudio de Oliveira Ribeiro, para 

mostrar como o feminino sagrado em Exu Mulher implica uma transfor-

mação ética e espiritual que ultrapassa fronteiras confessionais. E termina 

por constatar, juntamente com Rudolf Otto e Pierre Babin, que o Sagrado 

Feminino não se coaduna com uma visão racionalizante do sagrado, ele é 

vivido de forma simbólica e profundamente sensorial.



LUCA PACHECO

92 

O retorno do sagrado feminino na contemporaneidade

	 A emergência contemporânea do Sagrado Feminino ocorre no 

contexto de uma crise das cosmologias patriarcais. O modelo hegemônico 

ocidental foi construído sobre binários hierárquicos (razão/corpo, espírito/

matéria, masculino/feminino), estabelecendo a masculinidade como pa-

drão normativo da transcendência. Nesse regime, o feminino foi associado 

ao instintivo, instável, emocional e, portanto, subordinado.

	 Entretanto, movimentos feministas decoloniais e espirituais con-

temporâneos têm reivindicado o feminino como dimensão cósmica da 

existência, ligada á criação, nutrição, interdependência e transformação. A 

retomada do Sagrado Feminino não é uma essencialização, mas um reposi-

cionamento simbólico, no qual o feminino se torna lugar de recomposição 

do mundo.

	 Clarissa Pinkola Estés (1994) descreve esse processo como reemer-

gência da “mulher selvagem”, arquétipo que representa forças psíquicas 

originárias ligadas ao instinto, ao corpo e à cura. Joseph Campbell (2015) 

aponta que o feminino mítico aparece como matriz cósmica, símbolo da 

totalidade. Martha Robles (1998) mostra que as deusas atravessam a his-

tória como espelhos do imaginário coletivo sobre o poder e a fertilidade.

	 A pergunta que emerge é: como esse feminino ancestral se reins-

creve hoje? Nas religiões afro-brasileiras, essa reinscrição não ocorre ape-

nas no plano racional, mas no corpo. Os rituais afirmam a relação entre 

corpo e espírito, entre dança e transcendência. O feminino surge como 

potência de criação, transformação e cura.



93 

	 COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E TRANSRELIGIOSIDADE NAS ENCRUZILHADAS DO SAGRADO

A grande mãe como arquétipo

	 O arquétipo da Grande Mãe é uma matriz simbólica que expressa 

a totalidade da vida. Segundo Jung (2016), a Grande Mãe reúne amor e 

destruição, nutrição e perigo, nascimento e morte. Ela não é um símbolo 

único, mas paradoxal. A Grande Mãe não é benevolente nem cruel, é cícli-

ca. Ela é o ritmo da vida que pulsou antes que houvesse nomes. Para Jung 

(2026, p. 89):

A imagem da Grande Mãe comporta, em seu núcleo, o paradoxo: 
ela é ao mesmo tempo a terra que sustenta e o abismo que amea-
ça absorver. Não se trata de uma figura domesticada da materni-
dade, mas da própria força primordial da vida, que cria e destrói 
sem contradição interna.

	 Neumann (2003) afirma que a Grande Mãe é a origem da vida e o 

horizonte da morte, atuando como força geradora e devoradora. Ele afirma 

que “a figura da Grande Mãe abarca opostos fundamentais da existência: 

é a fonte de toda a vida, mas também o abismo que tudo devora” (Neu-

mann, 2003, p. 26-27). Essa ambivalência revela a potência do feminino 

como força cósmica, que não se reduz à maternidade idealizada. O Sagrado 

Feminino é inteiro, e por isso complexo. Para Neumann (2003, p. 42):

A Grande Mãe é totalidade. Ela não simboliza apenas o nascimen-
to, mas o ciclo completo da existência. Em sua fase luminosa está 
o leite; em sua fase noturna, a escuridão que tudo retoma. Ela é o 
movimento circular que não se fragmenta. 

	 A relação entre Exu e a Grande Mãe se torna evidente ao com-

preender que ambos representam movimento, criação e transformação. 



LUCA PACHECO

94 

Exu é o princípio da passagem: abre caminhos, cria vínculos, transforma 

situações. A dimensão feminina de Exu, portanto, revela um feminino que 

é força vital do cosmos.

Pensamento complexo e o princípio do terceiro incluído

	 O pensamento de Morin (2015) destaca que a vida é marcada por 

tensões e contradições. Não é possível compreender o real a partir de opo-

sições rígidas. O autor afirma que:

O pensamento complexo não busca eliminar as contradições, mas 
reconhecê-las como constitutivas da vida. A realidade humana é 
feita de tensões permanentes entre ordem e desordem, estabi-
lidade e movimento, identidade e transformação. Reduzir o real 
a um único princípio, lógica ou visão significa mutilá-lo. A com-
plexidade, ao contrário, assume que o viver se dá na articulação 
do múltiplo, na conexão do diverso e no diálogo entre dimensões 
aparentemente opostas, que não se anulam, mas se complemen-
tam e transformam mutuamente (Morin, 2015, p. 78).

Nicolescu (1999) propõe que a realidade não se organiza em opo-

sição binária, mas em camadas de sentido ou níveis de realidade que se 

sobrepõem. O que parece contraditório em um nível coexistirá em outro. 

A lógica do terceiro incluído eleva a compreensão do ser humano: entre 

masculino e feminino há um espaço de atravessamento que não nega ne-

nhum dos polos. Para o autor:

A lógica clássica do “ou isto ou aquilo” não é capaz de dar conta 
da complexidade do real, sobretudo no campo da experiência hu-
mana e espiritual. Entre A e B, há um terceiro termo que não é re-
dução nem síntese, mas posição de nível diferente, que integra as 
tensões sem apagá-las. Este é o terceiro incluído. Ele não elimina 



95 

	 COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E TRANSRELIGIOSIDADE NAS ENCRUZILHADAS DO SAGRADO

os opostos; ele cria o espaço onde os opostos se encontram sem 
se destruir. É nesse espaço que se dá a passagem, a travessia, a 
transformação (Nicolescu, 1999, p. 43).

	 O autor concebe a complexidade do real na comunicação entre di-

versos níveis de realidade. E o que faz a ligação entre esses diversos níveis 

é justamente esse terceiro incluído:

A realidade não é composta de camadas separadas, mas de níveis 
que se comunicam. A transdisciplinaridade se funda exatamente 
nessa passagem, nessa zona de fronteira em que saberes se to-
cam, se atravessam, se transformam. O conhecimento é uma tra-
vessia. Toda travessia é uma experiência entre. O sagrado, quando 
vivo, habita esse entre-lugares (Nicolescu, 1999, p. 71).

Exu representa esse terceiro incluído: ele é tensão viva entre opos-

tos. Exu Mulher revela que o feminino sagrado não se limita à identidade 

feminina, mas se manifesta como movimento e criação.

Movimento, corpo e pluralidade em Exu

	 Exu é o princípio do movimento. Na cosmologia yorubá, Exu é res-

ponsável por fazer com que o axé circule. Ele não é um deus fixo, mas vibra-

ção, caminho, travessia. É energia relacional, não indivíduo fixo. É lingua-

gem, sopro, corpo, sexo, riso, imprevisto, deslocamento. Exu é mobilidade 

do cosmo. Quando o cristianismo colonial encontra Exu, ele é demonizado 

e masculinizado, reduzido à figura de um ser erotizado e perigoso. A figura 

de Exu-falo é uma e não a única, e muitas vezes não é a mais originária. Com 

isso há uma perda da dimensão erótica como força criadora. No Brasil, Exu 

foi profundamente afetado pela colonização religiosa, sobretudo quando 

os missionários cristãos o associaram ao diabo. A pesquisa de Cláudia Ale-



LUCA PACHECO

96 

xandre é decisiva porque desmascara a masculinização e demonização de 

Exu: “Ao propor Exu como mulher, não se trata de inverter gênero, mas de 

revelar sua potência andrógina e plural” (Alexandre, 2022, p. 61). Ela não 

cria um novo Exu, ela expõe um Exu que sempre foi múltiplo.

	 A obra de Cláudia Alexandre mostra que Exu nunca foi puramente 

masculino. Em diversas tradições, Exu aparece como criança, como velho, 

como mulher, como corpo que transita. Exu é fluidez. Isso significa que o 

corpo é o espaço onde o sagrado se manifesta. Em Exu Mulher, o corpo 

não expressa o sagrado: ele é o próprio lugar do sagrado. O corpo dança 

para fazer o mundo existir. O corpo é encruzilhada. Aqui, o corpo é lugar de 

ancestralidade, rito e cosmos. O sagrado não escolhe corpo e manifesta-se 

onde deseja.

	 Exu Mulher não surge como invenção contemporânea ou como 

oposição a Exu Homem. Exu Mulher é uma forma ancestral de Exu que foi 

silenciada pela colonização religiosa. Cláudia Alexandre apresenta relatos 

de terreiros, experiências de incorporação e performances espirituais que 

mostram que Exu pode se manifestar como mulher, como múltiplo, como 

corpo que cria passagem. A figura de Exu Mulher emerge como experiên-

cia vivida em terreiros, danças, corpos em transe e performances da vida 

cotidiana. Exu Mulher se manifesta em pessoas que incorporam sua força, 

independentemente de gênero biológico. A autora afirma que “Exu Mu-

lher não surge para substituir Exu homem, mas para revelar sua natureza 

plural, expandida e atravessadora” (Alexandre, 2022, p. 112). Exu Mulher 

rompe com identidades fixas de gênero. Não se trata de feminilizar Exu, 

mas de descolonizar a própria noção de sagrado. Aqui, o corpo é encruzi-

lhada entre política e espiritualidade. O corpo vive e expressa o sagrado. 

Exu não é homem, Exu não é mulher, Exu é travessia entre.



97 

	 COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E TRANSRELIGIOSIDADE NAS ENCRUZILHADAS DO SAGRADO

	 O feminino aqui não é identidade, mas força de presença. Exu Mu-

lher rompe dicotomias do sagrado e profano, masculino e feminino; reen-

canta o corpo como lugar de saber; afirma a ancestralidade como tecno-

logia do espírito; descoloniza o imaginário sobre o sagrado; e abre espaço 

para a sacralidade trans e não-binária. O Sagrado Feminino deixa de ser 

romantizado e se torna radicalmente transformador.

Pluralismo e transreligiosidade

	 Aragão (2012) afirma que a transreligiosidade é o movimento pelo 

qual o sagrado transita entre diferentes tradições. Para o autor, “a trans-

religiosidade não consiste apenas na convivência entre tradições, mas no 

trânsito vivo do sagrado, que se faz ponte, travessia, relação e reinvenção 

contínua das experiências do divino” (Aragão, 2012, p. 74). A transreligio-

sidade possibilita novas experiências espirituais que transitam entre e para 

além das religiões. Para Ribeiro (2017), o pluralismo religioso é uma ética 

da relação: não se trata de tolerar a diferença, mas de reconhecê-la como 

constitutiva da vida. Para o autor, o pluralismo religioso é, portanto, um 

princípio ético de convivência, não mera tolerância:

O pluralismo é uma posição ética: é a disposição de compreender 
o outro como portador de verdade e sentido. Essa postura não im-
plica relativizar a própria experiência espiritual, mas reconhecê-la 
como uma entre muitas, todas legítimas em sua busca de sentido. 
O pluralismo é, portanto, relação viva, encontro, reciprocidade (Ri-
beiro, 2017, p. 54).

	 Nessa perspectiva do encontro e do diálogo, a liberdade religiosa é 

compreendida em sua potência criativa que transcende a coexistência pas-

siva entre religiões, pois se abre para a novidade que nasce do encontro. 

Para Ribeiro (2017, p. 89):



LUCA PACHECO

98 

A liberdade religiosa deve ser entendida como liberdade para o 
encontro. Não se trata de afirmar identidades fechadas, mas de 
abrir caminhos para que identidades possam ser constantemente 
recriadas em diálogo. O sagrado não se limita ao que cada tradição 
diz de si mesma; ele se revela no espaço da relação entre os dife-
rentes. Onde há encontro, há sagrado.

Exu Mulher é um exemplo desse encontro e desse trânsito. Ela 

atravessa o candomblé, a umbanda, espiritualidades feministas e afro-

-diaspóricas, e saberes decoloniais. Exu Mulher é ponte entre mundos, 

corpos, histórias. Ela é transreligiosa porque atravessa fronteiras, cria co-

munidades espirituais que não dependem de instituições, desestabiliza 

identidades religiosas fixas, e permite que o sagrado seja vivido no corpo, 

não apenas crido na mente. A experiência do sagrado de Exu Mulher é 

vivenciada primeiro na corporeidade, na dança, na expressão corporal, na 

performance, no canto, para depois ser tematizada. 

	 Em O Sagrado, Rudolf Otto (2007) destaca que a experiência re-

ligiosa não se limita ao racional, ao doutrinário ou ao discurso teológico, 

mas envolve o encontro com uma presença que é sentida antes de ser 

compreendida. Ele descreve o sagrado como mysterium tremendum et fas-

cinans, isto é, aquilo que simultaneamente atrai e abala, encanta e inquie-

ta, fascina e provoca tremor. Essa percepção é profundamente corporifica-

da: o sagrado se reconhece na pele que arrepia, no ritmo da respiração, no 

corpo que se inclina ou dança. Como afirma Otto (2007, p. 45):

A experiência do sagrado não se manifesta como algo ‘totalmente 
outro’, uma realidade que se impõe ao sujeito, não apenas uma 
ideia ou conceito, mas como uma força sentida, emoção profunda 
que vai do tremor ao encantamento. O sagrado não é reconhecido 
primeiro pela razão, mas pelo abalo, pela vibração interior, pelo 
estremecimento sensível que antecede qualquer palavra.



99 

	 COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E TRANSRELIGIOSIDADE NAS ENCRUZILHADAS DO SAGRADO

	 Pierre Babin (1997), ao refletir sobre as formas de comunicação 

do sagrado na contemporaneidade, afirma que estamos entrando em uma 

civilização da imagem e da sensorialidade, onde o corpo, o som, o ritmo e 

o movimento se tornam linguagens privilegiadas de expressão espiritual. 

Para ele, a experiência religiosa não passa mais somente pelo texto ou pela 

doutrina, mas pelo sensorium, pela forma como o corpo se deixa tocar, 

afetar e transformar. Babin (1997, p. 63) afirma:

O sagrado comunica-se, em primeiro lugar, como experiência sen-
sível. Antes de ser compreendido, ele é sentido. O corpo é o lugar 
onde o símbolo se faz presença. A fé não é apenas adesão inte-
lectual; é impacto, acontecimento, vibração. A música, o gesto, o 
ritmo e o ambiente tornam-se meios privilegiados pelos quais o 
sagrado toca o ser humano.

	 Otto e Babin nos ajudam a compreender que a experiência de Exu 

Mulher não é metáfora ou teoria, é acontecimento vivido. A presença do 

sagrado não é abstração; é impacto sensorial, é energia que se move no 

corpo, é vibração que se expressa em gesto e movimento ritual. Nesse sen-

tido, Exu Mulher se insere no campo de uma espiritualidade que fala não 

apenas à mente, mas à carne; uma espiritualidade que dança, pulsa, vibra, 

canta e treme. O Sagrado Feminino em Exu Mulher reabilita a corporeida-

de do sagrado ao lembrar que o divino não se contempla, se dança.

Considerações finais

	 O retorno do Sagrado Feminino em Exu Mulher não representa a 

volta de algo perdido, mas a emergência de algo que sempre esteve pre-

sente: a sabedoria ancestral do corpo, da passagem, da transformação e da 

encruzilhada. A encruzilhada é, portanto, um entre-lugares onde se revela 



LUCA PACHECO

100 

o terceiro incluído que descoloniza a própria noção de sagrado. Exu Mulher 

é uma Grande Mãe encruzilhada criadora, erótica, destruidora e geradora 

de mundos. O que retorna, quando retorna o feminino, não é apenas uma 

deusa. É um modo de viver.

O Sagrado Feminino em Exu Mulher revela a potência de uma espi-

ritualidade que integra corpo, território, ancestralidade e movimento. Exu 

Mulher não redefine Exu, mas expõe sua multiplicidade. Trata-se de uma 

espiritualidade que não separa sagrado e profano, transcendência e carne. 

O sagrado pode ser erótico sem ser pecado, o feminino pode ser força sem 

ser fragilidade, a espiritualidade pode acontecer fora das instituições, e 

identidade pode ser fluxo, não prisão.

	 Quando Exu retorna como mulher, não é o feminino que retorna. 

É o mundo que volta a respirar. Exu Mulher é força de transformação. Ela 

anuncia que o sagrado pode ser vivido como travessia, como corpo que 

dança, como vida que se reinventa.

Referências

ALEXANDRE, Cláudia. Exu Mulher e o matriarcado nagô. São Paulo: Ciclo 
Contínuo Editorial, 2022.

ARAGÃO, Gilbraz de Souza. Transreligiosidade. Recife: Editora 
Universitária da UFPE, 2012.

BABIN, Pierre. A Era da Comunicação Audiovisual. São Paulo: Paulinas, 
1997.

CAMPBELL, Joseph. Deusas: os mistérios do divino feminino. São Paulo: 
Palas Athena, 2015.

ESTÉS, Clarissa Pinkola. Mulheres que correm com os lobos. Rio de 
Janeiro: Rocco, 1994.



101 

	 COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E TRANSRELIGIOSIDADE NAS ENCRUZILHADAS DO SAGRADO

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Petrópolis: 
Vozes, 2016.

MORIN, Edgar. Introdução ao pensamento complexo. Porto Alegre: Sulina, 
2015.

NEUMANN, Erich. A Grande Mãe. São Paulo: Cultrix, 2003.

NICOLESCU, Basarab. O manifesto da transdisciplinaridade. São Paulo: 
Triom, 1999.

OTTO, Rudolf. O Sagrado: um estudo do elemento não-racional na ideia 
do divino e sua relação com o racional. 3. ed. São Leopoldo: Editora 
Sinodal; Petrópolis: Vozes, 2007.

RIBEIRO, Cláudio de Oliveira. Pluralismo e liberdade religiosa. São Paulo: 
Paulinas, 2017.



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

102 

ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR
TRANSDISCIPLINAR: SUPERANDO 
ANACRONISMOS E MUMIFICAÇÕES

Francisco Daniel Pereira Leão

Introdução

Construir um Ensino Religioso para além do confessionalismo é 
uma necessidade inegligenciável para os educadores e para a sociedade 
de forma geral. É imprescindível repensar essa área do conhecimento, para 
que possa dar respostas aos desafios que se apresentam neste século XXI. 
Essa é uma responsabilidade para àqueles que fazem a educação escolar 
no Brasil, em especial, os professores/pesquisadores que trabalham com 
essa área do conhecimento. 

É preciso sair da polarização rasa que marca o Ensino Religioso, 
caracterizada pela carência de conhecimento científico, tentando se 
justificar na fragilidade da paixão ou da ojeriza. Os preconceitos devem ser 
superados, para gastar energia no que é realmente importante. A questão 
que deve prevalecer é de que modo podemos tecer essa disciplina como 
uma área da educação e submetida a ciência. 

É papel da escola oportunizar aos estudantes o acesso ao 
conhecimento produzidos pela humanidade de forma científica, laica, 
plural e democrática; sem dogmas religiosos e verdades acabadas e 
absolutas. Uma disciplina moldada para contrariar esses princípios, não 

condiz com a instituição escolar. 



103 

	 ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR TRANSDISCIPLINAR

Essa questão, aparentemente, seria algo simples de concordância 

se não fosse o desejo de homogeneizar visões de mundos, dominar ou ex-

terminar o outro. Desejos que extrapolam o coração, a comunidade de fé 

e adentram no interior da escolar por meio do Ensino Religioso. Distorcem 

o objetivo basilar dessa disciplina e contraria princípios fundamentais das 

grandes tradições religiosas: “façam aos outros o que vocês querem que 

eles façam a vocês.

O Ensino Religioso não tem compromisso em afirmar dogmas, mas 

em educar para a cidadania e isso inclui o respeito as diferenças religiosas e 

culturais, em ser ético, democrático, compromissado com a vida e o saber 

científico. O conhecimento religioso é uma herança da humanidade e a 

escola tem o dever de disponibilizar esse saber, isso não significa que esse 

seja um processo proselitista e dogmático. 

O Ensino Religioso assumiu, assim, a responsabilidade de favore-
cer acesso aos saberes e conhecimentos produzidos pelas dife-
rentes culturas e cosmovisões religiosas e pós ou não religiosas, 
enquanto patrimônios culturais da humanidade. Busca, então, 
desconstruir significados e experiências colonialistas e opressoras, 
reconstruindo atitudes de valoração e respeito às diversidades 
(Aragão, 2020, p. 175).

A construção de um novo modelo de Ensino Religioso é um de-

safio, reescrevo afirmando que é uma epopeia. O professor que leciona 

essa disciplina tem que aprender a reconhecer o deus que habita no outro, 

ou um outro sem deus. Esse reconhecimento requer enfrentar demônios 

interiores, uma viagem subjetiva cheia de perigos, ideologias, medos, pre-

conceitos e verdades absolutas. Diferentemente da epopeia de Gilgamés 

ou de Aquiles a aventura do nosso herói/professor é um processo diário e 

perene.



FRANCISCO DANIEL PEREIRA LEÃO

104 

Neste escrito propomos a construção de um Ensino Religioso 

transdisciplinar. Reconhecemos que a transdisciplinaridade responde a 

muitos dos questionamentos da Contemporaneidade e que essa forma de 

ver o mundo não deve ficar marginalizada da reflexão educacional. A com-

plexidade, os níveis de realidade e a lógica do terceiro incluído são funda-

mentos do pensar transdisciplinar e são alicerces em que será assentado 

esta reflexão. 

Ideias mumificadas não geram vida 

Em tempo de mundialização onde as fronteiras das culturas e tra-

dições religiosas se desmoronam (velocidade dos transportes e da infor-

mação) é um anacronismo querer impor as escolas um Ensino Religioso 

proselitista, catequético e seus congêneres. O Ensino Religioso confessio-

nal – mesmo não sendo ilegal – julgo que não seja conveniente, necessá-

rio e justo numa escola, seja pública ou privada. Essa instituição deve ser 

fundamentada no conflito de ideias e na diversidade cultural e religiosa, 

esse postulado é contrariado no modelo confessional, por mais que ten-

tem suavizá-lo na interconfessionalidade. 

A defesa de um pensar monocultural no ambiente escolar cons-

trange o bom senso e afronta a inteligência, assim como a defesa anacrôni-

ca de dinossauros convivendo com humanos e um Jesus histórico loiro, de 

cabelos lisos e olhos azuis. O espírito é vivo e dinâmico, por que ficar preso 

a matéria morta e petrificada? 

Escola é local de conflitos de ideias e de visões de mundos. Es-

paço onde o diferente não deve ser visto como inimigo, mas respeitado. 

Um educar para o encontro de pontos comuns, salvaguardando as singu-

laridades. Estamos passando por grandes transformações paradigmáticas, 



105 

	 ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR TRANSDISCIPLINAR

mudanças que exigem novas visões de mundos e que nem todos os profes-

sores estão dispostos a rever ideias, valores e princípios. 

A realidade educacional, como hoje se apresenta, não deixa de 
ser um grande desafio para a maioria dos professores acostuma-
da a trabalhar com certezas e verdades, com causalidade linear, 
previsibilidade e estabilidade. Para qualquer ser humano, é difícil 
compreender o caos, a ordem fazendo parte da desordem, a incer-
teza e o indeterminismo inseridos na dinâmica da vida e, hoje, tão 
presentes na realidade construída e nas relações que acontecem 
nos ambientes educacionais. Na verdade, enfrentamos tempos in-
certos e fluidos com ferramentas intelectuais de outras épocas, 
de outros tempos, observando a realidade como se fosse estável, 
homogênea e pré-determinada (Moraes, 2016, p. 1).

O Ensino Religioso é uma disciplina escolar – não é mais, nem é 

menos que qualquer outra disciplina- e trabalha de forma científica o co-

nhecimento religioso. Assim, como o ensino de geografia trabalha com a 

relação entre os sistemas naturais e os sistemas sociais e a matemática 

com formas, números, lógicas e quantidades.  

É necessário refletir o Ensino Religioso dentro da área da educação 

e da ciência – sem diferenciação com as demais disciplinas escolares. 

Distante da tutela de grupos religiosos e do desejo de imposições de 

cosmovisões de professores, sacerdotes, políticos e tantos outros que, de 

um dia para o outro, transformam-se em grandes especialistas do processo 

formativo escolar.

Juntos e misturados: o pensar complexo

Pensar o Ensino Religioso na complexidade é reconhecer que o 

processo formativo vai além da ciência e da disciplinarização. Nesse estudo 

o conhecimento religioso é inter e transcientífico, no sentido de dialogar 



FRANCISCO DANIEL PEREIRA LEÃO

106 

com as artes, os saberes populares, o religioso, o filosófico, o empírico e os 

conflitos sociais e culturais da comunidade escolar. Foge de enquadramen-

tos para o desconhecido, o desnorteado e o desconfiado, pois como diz 

Guimarães Rosa, em sua obra Grande Sertão: Veredas, “quem desconfia, 

fica sábio.”

A disjunção entre os saberes e a separação entre o conhecimen-

to e a sabedoria foi um empreendimento, mormente, da Modernidade. 

A visão simplificada, geralmente, é mutiladora. Pensar o Ensino Religioso 

proselitista é uma simplificação sobre o estudo do conhecimento religioso. 

Esse é um modelo educativo que não leva em conta, por exemplo, a diver-

sidade de outras formas de buscar ou negar Deus. 

No modelo de Ensino Religioso onde predomina o confessionalis-

mo ocorre a monocultura do pensar. Prevalece a ideia de uma educação 

bancária, que deposita o conteúdo na mente do aluno. A concepção ban-

cária nega o diálogo e o conflito, pois “o educador é o que diz a palavra; os 

educandos, os que a escutam docilmente; o educador é o que disciplina; 

os educandos, os disciplinados” (Freire, 2005, p.68).

A ausência de uma percepção global como a falta de articulação 

entre os saberes, a separação entre o sujeito e o objeto e a disjunção entre 

o objeto e o seu meio encontra-se ligada a forma como a pessoa ver a si 

mesma, o outro e como se relaciona em sociedade. Morin (2004, p.18) 

escreve:

O enfraquecimento de uma percepção global leva ao enfraqueci-
mento do senso de responsabilidade – cada um tende a ser res-
ponsável apenas por sua tarefa especializada -, bem como ao en-
fraquecimento da solidariedade- ninguém mais preserva seu elo 
orgânico com a cidade e seus concidadãos.



107 

	 ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR TRANSDISCIPLINAR

Não somos educados em diferenciar que o pensamento linear é 

útil para um prego, que pode ser padronizado, usado e descartado, porém 

isso não deve ser feito com um humano ou um outro ser vivo.  O efeito psi-

cológico do pensar linear tende a ser agravado no decorrer do tempo e o 

resultado são os extremismos religiosos, ultranacionalismo, xenofobismos, 

racismos, discriminação, machismos e tantas outras formas de negação do 

diferente.

Os principais problemas de nossa época não são solucionados com 

ações simplificadoras de cientificismos, moralismos e ideologismos religio-

sos, econômicos ou políticos. São problemas sistêmicos e exigem respostas 

complexas, de grande alcance de interligação e interdependência. Um En-

sino Religioso circunscrito a uma visão de mundo diminui as possibilidades 

de construir soluções para as vicissitudes que aparecem.

É correto pensar de forma complexa, tendo a consciência de que 

todos os povos estão interligados, “de sorte que juntos é que devemos 

encarar nossa comum missão de salvar a vida. Sendo assim, não daria para 

entender que um só povo ou religião ou Igreja, um só sexo ou raça ou clas-

se sejam a luz do mundo”. (Aragão, 2011, p.106)

Não devemos fazer das escolas espaços de separação e exclusão 

humana. O avanço de um processo humanizatório ocorre quando não se 

deixa ninguém para trás. É na solidariedade entre todos os povos, em ações 

éticas e de respeito a vida e de cuidado com a Terra que nos humanizamos. 

Não progredimos sozinhos, não existe fronteiras para o bem, somos seres 

transnacionais. Como afirma Nicolescu (p.137-138): “O reconhecimento 

da Terra como a pátria mãe [...]. Todo ser humano tem direito a uma nacio-

nalidade, mas é, ao mesmo tempo, um ser transnacional”.

O pensamento complexo no Ensino Religioso alarga a visão de 

mundo e desmonta estruturas mentais como as crenças, organização dos 



FRANCISCO DANIEL PEREIRA LEÃO

108 

pensamentos, emoções e comportamentos que gerem exclusividades e 

absolutismos. Não há espaço para ideologias que pregam um mundo onde 

exista o dominador e dominados, senhores e servos, superiores e inferio-

res. Respeita e venera a diversidade compreendendo a beleza e a riqueza 

das diferenças. 

Para lá do tangível: níveis de realidade

Desde a antiguidade, diversas civilizações e tradições espirituais e 

filosóficas, afirmavam a existência de diferentes níveis de realidade, usan-

do termos como Dimensões, Mundos, Universos, Céus, Infinito. Essas afir-

mações, no entanto, firmavam-se em dogmas religiosos ou na exploração 

da interioridade humana. É no começo do século XX que surge o conceito 

de níveis de realidade, quando a ciência, por meio da física, constatou que 

a realidade não é única.

Comumente o real se refere à coisa; é o que existe de fato e cuja 

natureza desconhecemos. O Real, nessa forma de pensar, é inacessível; 

pois estamos nos referindo a algo onde não existe mudança, incongruên-

cia, dúvida, incompletude; é o que é. Dada a condição humana marcada-

mente cambiante, falha e limitada não é possível ultrapassar para o Real, 

restando a realidade. 

Realidade pode ser sinônimo de contexto, situação, conjuntura, 

panorama, cenário, conjunção, eventos, acontecimentos, casos, ocorrên-

cias. Não cabe aqui o conceito de eterno, imutável, definitivo, permanente, 

contínuo. Nicolescu (2022, p.48) escreve que o “Real designa aquilo que é, 

enquanto Realidade diz respeito à resistência na nossa experiência huma-

na. Por definição, o ‘Real’ está velado para sempre; enquanto a ‘Realidade’ 

é acessível ao nosso conhecimento”. Abbagnano (2007, pag. 31) escreve 

que o real “corresponde aos vários sentidos do termo realidade”. 



109 

	 ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR TRANSDISCIPLINAR

O Ensino Religioso transdisciplinar reconhece os níveis de realida-

de, isso significa afirmar o mundo físico sem negar outras possibilidades. 

Reconhece, também, a importância da ciência como saber humano; sem 

colocá-la em primazia sobre outros saberes e como palavra final sobre o 

que existe ou não existe. Se algo não pode ser provado por métodos cien-

tíficos, a única conclusão é que esse algo não foi provado. O real ultrapassa 

o crivo da mesura. As tentativas de medições e enquadramentos da rea-

lidade são perigosas e limitadas, como escreve René Alleau (1992, apud 

Galvani, 2002, p. 110):

A realidade não exige de nós que a reduzamos aos limites do nosso 
pensamento: ela nos convida, antes, a nos fundirmos na ausên-
cia dos seus [limites]. Assim, a palavra sempre velada do símbolo 
pode nos proteger do pior dos erros: o da descoberta de um sen-
tido definitivo e último das coisas e dos seres.

A realidade vai sendo apreendida e experienciada. Os sentidos da 

audição, paladar, tato, olfato e visão, por exemplos, possibilitam a apreen-

são do mundo exterior. A intuição, a imaginação, a contemplação e o si-

lêncio possibilitam a apreensão do mundo interior.  A manifestação da 

realidade acontece a partir do que o sujeito é capaz de “ver”. Esse “ver” é 

conhecimento em saber reconhecer, interpretar, associar e globalizar. É um 

ver que vai além do enxergar os objetos com o aparelho biológico (olhos); 

é dar sentido as coisas e daí construir o mundo, a realidade. 

É preciso abertura para “ver” outros níveis. Um cientista 

materialista para compreender o que é uma rosa, ele a desmembra 

em pequenos pedaços. Esse especialista faz um grande esforço em sua 

análise material, todavia, ele compreendeu o que é uma rosa? Poderíamos 

compreender o que é o humano, simplesmente, dissecando o seu corpo? 



FRANCISCO DANIEL PEREIRA LEÃO

110 

É papel do Ensino Religioso ampliar a visão do educando sobre a 

realidade. No ano de 1609 Galileu olhou para o céu usando um telescópio, 

o céu não foi alterado, todavia, a percepção da humanidade foi. O aluno ao 

estudar outras culturas e religiões amplia sua visão de mundo. Existe uma 

frase atribuída a Albert Einstein que diz: “A mente que se abre para uma 

nova ideia jamais voltará ao seu tamanho original.” 

Os níveis de realidade não são incompatíveis de coexistirem, (ma-

crofísico, microfísico, ciberespaço-tempo, espiritual, mítico, onírico...) ape-

sar de serem níveis diferentes. Mudar de nível significa romper com os 

conceitos e as leis que regem num primeiro nível e não valem para o se-

gundo. É por isso que Deus ou os deuses não pode ser provado ou negado 

pelas ciências.

Defender um Ensino Religioso transdisciplinar é superar dois gran-

des equívocos educacionais: (1) o doutrinamento religioso, pregado por 

um modelo confessional; (2) a ideologia cientificista que coloca a ciência 

como detentora da verdade absoluta, excluindo ou rebaixando o conheci-

mento religioso e outros saberes. 

Para além do copo meio cheio ou meio vazio: lógica inclusiva

A lógica clássica enraizada no pensamento aristotélico dominou no 

pensamento ocidental, influenciando as ciências e a forma como obser-

vamos o mundo. Na lógica do terceiro excluído uma afirmação deve, ne-

cessariamente, ser verdadeiro ou falso. Essa perspectiva binária moldou o 

nosso pensar e assim passamos, comumente, a totalizar o relativo criando 

categorias de pessoas em números, raças, etnias, classes sociais, países e 

religiões...; devido as absolutizações criamos cercas que tendem a excluir, 

perseguir e exterminar. 



111 

	 ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR TRANSDISCIPLINAR

Na lógica inclusiva os processos estão em fluxo e não em catego-

rias fixas. Uma perspectiva que compreende o universo como interconec-

tado e dinâmico. Todo fenômeno contém em si a semente do seu oposto, 

oposição que pode ser compreendida como meio de crescimento ou de 

morte. Na lógica do Terceiro incluído a contradição é necessária para com-

preender a realidade, ela “não anula a lógica do terceiro excluído: ela ape-

nas restringe seu campo de validade” (Nicolescu, 2009, p.4).

A lógica do terceiro excluído é certamente validada para situações 

relativamente simples, como, por exemplo, a circulação de veículos numa 

estrada: ninguém pensa em introduzir, numa estrada, um terceiro sentido 

em relação ao sentido permitido e ao proibido. Por outro lado, a lógica do 

terceiro excluído é nociva nos casos complexos, como, por exemplo, o cam-

po social ou político. Ela age, nestes casos, como uma verdadeira lógica de 

exclusão: bem ou mal, direita ou esquerda, mulheres ou homens, ricos ou 

pobres, brancos ou negros.

A lógica inclusiva ultrapassa as dicotomias e visa o encontro de 

pontos comuns. Isso não significa a perca de singularidades, mas a amplia-

ção da visão em ver para além daquilo que separa e exclui. 

Quando essa lógica é aplicada às relações entre identidades 
sociais aparentemente antagônicas, como cristãos e xangozeiros, 
por exemplo, estabelece conexões em outros níveis, éticos ou mís-
ticos, para além daquele doutrinal. Cristãos são monoteístas (ape-
sar dos seus múltiplos santos) e candomblecistas são politeístas 
(apesar de reconhecerem um mesmo Criador dos orixás), mas os 
sons diferentes dos seus cultos apontam para um sonho humano 
comum enquanto mística, e as práticas socioambientais que po-
dem e devem desenvolver colaborativamente em defesa da Casa 
Comum apontam para uma mesma práxis comunitária enquanto 
ética (Aragão; Fernandes, 2023, p. 364).



FRANCISCO DANIEL PEREIRA LEÃO

112 

A lógica do terceiro incluído apresenta uma nova lógica de ver o 

mundo, dentro de um equilíbrio dinâmico entre os opostos. O olhar agora 

não ver as contradições como problema, deve-se perceber aspectos ine-

rentes da realidade que favorecem a mudança e a complexidade. Por que 

definir como verdade absoluta se o copo estar meio cheio ou meio vazio. 

Além do “meio” tem algo que abarca e ultrapassa o copo, o “cheio” e o 

“vazio”. 

Considerações finais

O Ensino Religioso é resultado de um processo histórico, isso signi-

fica que é mutável. Nos últimos séculos essa disciplina esteve sob a tutela 

das religiões, todavia atualmente é preciso deserdar dessa guarida. Um de-

serdar sem ódio ou rancor, mas firme e consciente de seu amadurecimen-

to para acompanhar o espírito do tempo. É preciso um Ensino Religioso em 

sintonia com a diversidade religiosa, com o Estado laico e com a ciência. 

Nessa construção, o modelo transdisciplinar se apresenta como uma das 

possibilidades para se pensar essa área do conhecimento. 

Referências

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. 5. Ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2007.

ARAGÃO, Gilbraz de Souza. Identidade e alteridade na BNCC: importância 
para o Ensino Religioso na perspectiva das Ciências da Religião. In. 
SILVEIRA, Emerson Sena da; JUNQUEIRA, Sérgio (org.). O Ensino Religioso 
na BNCC: teorias e prática para o Ensino Fundamental. Petrópolis: Vozes, 
2020, p. 174-185.



113 

	 ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR TRANSDISCIPLINAR

ARAGÃO, Gilbraz. Sobre epistemologias e diálogos: fenomenologia, 
diálogo inter-religioso e hermenêutica. In: CRUZ, Eduardo; DE MORI, 
Geraldo (Orgs.). Teologia e Ciências da Religião. São Paulo: Paulinas; Belo 
Horizonte: PUC Minas, 2011. 

ARAGÃO, Gilbraz; FERNANDES, Romário Evangelista. Ensino Religioso 
à luz de um novo paradigma: pensamento complexo e transdisciplinar. 
Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun. 2023.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.

GALVANI, Pascal. A autoformação, uma perspectiva transpessoal, 
transdisciplinar e transcultural. In.: SOMMERMAN, Américo; 
MELLO, Maria F. de; BARROS, Vitória M. de (org.). Educação e 
Transdisciplinaridade II. Coordenação Executiva do CETRANS. São Paulo: 
TRION, 2002.

MORAES, Maria Cândida. Paradigma educacional emergente. In: 
VI CONGRESSO DE EDUCAÇÃO BÁSICA (COEB). Florianópolis, fev. 
2016. Disponível em: http://docplayer.com.br/71012410-Paradigma-
educacional-emergente.html . Acesso em: 09 nov. 2018.

NICOLESCU, Basarab. Contradição, lógica do terceiro incluído e níveis de 
realidade. Centro de Educação Transdisciplinar, [s.l.], 2009. Disponível 
em: https://www.tercercongresomundialtransdisciplinariedad.mx/br/
wpcontent/uploads/2019/08/Contradicao-logica-do-terceiro-incluido-e-
niveis-de-realidade.pdf Acesso em: 18 de out. de 2025.

NICOLESCU, Basarab. Fundamentos metodológicos para o estudo 
transcultural e transreligioso. In: SOMMERMAN, Américo; MELLO, Maria 
F.; BARROS, Vitória M. (Orgs). Educação e Transdisciplinaridade II. São 
Paulo: CETRANS/TRIOM, 2002.



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

114 

METODOLOGIAS ATIVAS COMO 
ESTRATÉGIA DE TRANSFORMAÇÃO 
AO ENSINO DE ECOTEOLOGIA

José Fábio Bentes Valente

Introdução

O presente estudo teve como objetivo investigar a aplicação das 

metodologias ativas no ensino de ecoteologia, avaliando sua eficácia na 

formação de agentes de transformação socioambiental e na transição da 

teoria acadêmica para a prática comunitária. Trata-se de uma pesquisa bi-

bliográfica baseada em projetos de curricularização da extensão desenvol-

vido com estudantes do 2° período de Teologia da Faculdade Boas Novas, 

localizada na cidade de Manaus no Estado do Amazonas. A pesquisa ana-

lisa as metodologias pedagógicas utilizadas no ensino de ecoteologia, exa-

minando sua capacidade de promover a conscientização socioambiental e 

a aplicação prática dos conhecimentos adquiridos.

Pois, cada vez mais no contexto contemporâneo de crise socioam-

biental exige da educação teológica uma renovação metodológica que vá 

além dos modelos tradicionais de ensino, incorporando práticas pedagó-

gicas que promovam a formação integral de agentes transformadores da 

realidade. A ecoteologia, como campo emergente do conhecimento teoló-

gico, demanda abordagens metodológicas que articulem teoria e prática, 



115 

METODOLOGIAS ATIVAS COMO ESTRATÉGIA DE TRANSFORMAÇÃO NO ENSINO DE ECOTEOLOGIA

promovendo uma compreensão holística da relação entre fé, sociedade e 

meio ambiente. As metodologias ativas apresentam-se como alternativa 

pedagógica capaz de superar a dicotomia entre conhecimento acadêmico 

e aplicação prática, possibilitando uma formação mais efetiva e transfor-

madora.

Esta pesquisa visa contribuir para o aprimoramento das práticas 

pedagógicas no campo da educação teológica, especialmente no que se 

refere à formação socioambiental. A problematização da pesquisa emer-

ge da constatação de que os métodos tradicionais de ensino teológico 

apresentam limitações na formação de profissionais capazes de responder 

adequadamente aos desafios socioambientais contemporâneos. Como as 

metodologias ativas podem contribuir para a superação dessas limitações 

no contexto específico da ecoteologia? De que forma essas metodologias 

podem facilitar a transição da teoria acadêmica para a prática comunitá-

ria? Quais são os impactos dessas abordagens na conscientização socioam-

biental dos estudantes?

O presente estudo estrutura-se em três seções principais de de-

senvolvimento. A primeira seção aborda os fundamentos teóricos das me-

todologias ativas na educação ambiental, examinando as bases conceituais 

e epistemológicas que sustentam essas práticas pedagógicas. A segunda 

seção analisa a integração entre pedagogia da libertação e ecologia in-

tegral, investigando como essa articulação contribui para a formação de 

educadores socioambientais. A terceira seção examina a aplicação prática 

dessas metodologias, com foco no desenvolvimento de sequências didáti-

cas e projetos de extensão universitária.

Esta pesquisa justifica-se pela necessidade de contribuir para o 

desenvolvimento de práticas pedagógicas mais efetivas na formação teo-

lógica, especialmente no campo da ecoteologia, promovendo uma educa-



JOSÉ FÁBIO BENTES VALENTE

116 

ção que seja simultaneamente rigorosa academicamente e comprometida 

com a transformação social.

Metodologias Ativas e Sua Aplicação na Educação Ambiental

A educação ambiental no Brasil, inserida pela Lei nº 9.795/1999, 

incorpora uma conjectura que vai além da simples disseminação do co-

nhecimento, formando membros mais críticos e perceptivos da sociedade. 

Nesse contexto, modelos pedagógicos tradicionais que centram o profes-

sor como um detentor do conhecimento se mostram inadequados. Como 

resultado, as metodologias ativas de aprendizagem surgem como uma 

alternativa cognitiva, deslocando o foco do processo de ensino-aprendi-

zagem para o estudante, que desempenha um papel ativo no desenvolvi-

mento do seu próprio conhecimento, cujo processo simbiótico contribui 

para uma aprendizagem docedicêntrica, ou seja, professores e estudantes 

como atores principais no processo de ensino-aprendizagem.

Para Laubensteien, Junior e Silva (2024), essas metodologias com-

preendem uma multiplicidade de estratégias, como a aprendizagem ba-

seada em problemas, a gamificação, a sala de aula invertida e o desenvolvi-

mento de projetos. Nesse aspecto, a Gamificação, é um método de ensino 

que utiliza elementos de jogos para despertar o interesse e a motivação 

dos alunos para aprender. Esse modelo de aprendizagem mais dinâmica é 

interessante ao adicionar desafios, recompensas e feedback imediato, po-

dendo deixar os alunos mais interessados e incentivá-los a adotar práticas 

sustentáveis.

A aprendizagem baseada em Projetos, segundo estes autores, se 

aplica no envolvimento de estudantes para a criação e execução de pro-

jetos práticos, que unifiquem o conteúdo teórico com desafios do mundo 



117 

METODOLOGIAS ATIVAS COMO ESTRATÉGIA DE TRANSFORMAÇÃO NO ENSINO DE ECOTEOLOGIA

real. Este método ajuda os estudantes a aprenderem habilidades como 

planejamento, liderança e trabalho em equipe, que são importantes para 

trabalhar no mundo contemporâneo. A Sala de aula invertida, segundo 

Nogueira et al (2024), soma-se e essas metodologias, sendo um modelo 

de ensino em que os alunos estudam conteúdo teórico em casa usando 

vídeos, livros e outros materiais, enquanto usam o tempo de aula para 

atividades práticas, discussões e resolução de problemas.

Sendo assim, os diferenciais dessas abordagens citadas acima, re-

sidem na sua capacidade de conectar o conteúdo teórico com desafios do 

mundo real, tornando a aprendizagem mais significativa e envolvente, pois 

ao serem confrontados com problemas concretos, os estudantes são esti-

mulados a pesquisar, colaborar, debater e propor soluções, desenvolvendo 

autonomia e pensamento crítico.

Na educação ambiental, a aplicação de metodologias ativas tem 

se mostrado particularmente eficaz, pois além dos métodos de aprendi-

zagem citados, a utilização do trabalho colaborativo é outro ganho funda-

mental proporcionado por essas práticas pedagógicas inovadoras, pois a 

colaboração entre pares não apenas enriquece o aprendizado individual, 

mas também desenvolve habilidades sociais fundamentais para o traba-

lho em equipe, essenciais na abordagem de questões complexas como as 

socioambientais. A instrução por pares (Peer Instruction), segundo Spe-

ckhahn e Chueiri (2024), valoriza o conhecimento prévio dos estudantes e 

sua capacidade de explicar conceitos uns aos outros.

Apesar dos benefícios evidentes, a implementação de metodolo-

gias ativas na educação superior enfrenta desafios significativos que não 

podem ser ignorados. A transição de um modelo tradicional de ensino para 

abordagens mais participativas exige uma mudança cultural profunda nas 

instituições educacionais (Alencar, 2020). Pois, muitos docentes, formados 



JOSÉ FÁBIO BENTES VALENTE

118 

em paradigmas educacionais tradicionais, sentem-se inseguros para ado-

tar novas práticas, especialmente quando não receberam formação ade-

quada para implementar essas metodologias de forma eficaz.

Assim sendo, as metodologias ativas representam uma ferramenta 

pedagógica poderosa e necessária para a educação ambiental contempo-

rânea, especialmente no contexto da formação teológica. Ao promoverem 

a autonomia intelectual, o trabalho colaborativo e a conexão direta com 

os desafios do mundo real, essas abordagens capacitam os estudantes 

não apenas a compreenderem teoricamente as questões socioambientais, 

mas a desenvolverem competências práticas para agirem como agentes de 

transformação em suas comunidades.  

A implementação dessas metodologias, apesar dos desafios exis-

tentes, representa um caminho promissor para formar líderes religiosos 

verdadeiramente comprometidos com o cuidado da “casa comum” e com 

a construção de uma sociedade mais justa e sustentável.

Pedagogia da Libertação e Ecologia Integral como fundamento para a 
Ecoteologia

Uma ecoteologia que busca relevância prática necessita de apor-

tes teóricos que conectem a fé com a justiça social e ambiental. A peda-

gogia da libertação, desenvolvida pelo educador Paulo Freire, e o conceito 

de ecologia integral, popularizado pelo Papa Francisco, oferecem aportes 

teóricos robustos para essa construção epistemológica. Segundo Santos et 

al. (2024), a abordagem freireana, fundamentada no diálogo, na autono-

mia e na amorosidade, concebe a educação como um ato de libertação, no 

qual educador e educando aprendem juntos em um processo de leitura 

crítica do mundo.



119 

METODOLOGIAS ATIVAS COMO ESTRATÉGIA DE TRANSFORMAÇÃO NO ENSINO DE ECOTEOLOGIA

Nesse sentido, a pedagogia de Paulo Freire posiciona-se em opo-

sição direta ao que ele denominou “educação bancária”, um modelo no 

qual o conhecimento é tratado como uma mercadoria a ser depositada em 

mentes passivas e vazias (Freire, 2019). Em contrapartida, Freire propõe 

uma educação problematizadora, que parte da realidade concreta e das 

“situações-limite” dos oprimidos para fomentar a conscientização (Freire, 

2019).

Com base no pensamento de Freire, entende-se que a conscien-

tização não ocorre de maneira isolada, mas no encontro dialógico entre 

educador e educando, onde ambos questionam a realidade, constroem 

sentidos e promovem transformações concretas. Esse movimento dialó-

gico, segundo Santos et al. (2024), é essencial para a construção de uma 

ética ambiental realmente inclusiva, pois reconhece e valoriza os saberes e 

as experiências de todos os envolvidos no processo educativo.

Paralelamente, a ecologia integral surge como um paradigma que 

alarga o conceito de meio ambiente, afirmando que “tudo está interliga-

do” (Francisco, 2015). Essa abordagem, presente na encíclica Laudato Si’, 

argumenta que a crise ambiental é inseparável da crise social, e que não 

se pode enfrentar uma sem abordar a outra. Murad (2016) destaca que 

a ecologia integral propõe uma visão que conecta as dimensões ambien-

tal, econômica, social, cultural e cotidiana, denunciando as estruturas 

de pecado que geram tanto a exclusão social quanto a degradação da 

natureza.

Por meio da integração entre fé, ciência e cultura, abre-se espaço 

para a construção de uma ecoteologia verdadeiramente situada e relevan-

te, capaz de dialogar com os desafios contemporâneos e de promover a 

justiça socioambiental como eixo central de sua atuação. A educação reli-

giosa, ancorada nos princípios da pedagogia libertadora e da ecologia in-



JOSÉ FÁBIO BENTES VALENTE

120 

tegral, oferece um horizonte promissor para a emergência de práticas pe-

dagógicas que contribuam para a construção coletiva de sociedades mais 

justas, democráticas e sustentáveis (Boff, 2014).

Da teoria à prática: formação discente e projetos de extensão em Educa-
ção socioambiental

A transição da teoria acadêmica para a prática comunitária é um 

dos maiores desafios da educação superior, especialmente nos campos 

que lidam com questões socioambientais (Deus, 2020). No curso de Teolo-

gia, as Diretrizes Curriculares Nacionais (DCNs) estabelecidas pela Resolu-

ção CNE/CES nº 4/2016, fundamentada no Parecer CNE/CES nº 60/2014, 

definem princípios e uma estrutura flexível para os currículos de Teologia, 

sem prescrever rígidas listas de disciplinas, mas exigindo contextualização 

institucional, política, geográfica e social (Brasil, 2016; Brasil, 2014).

O Art. 3º das DCNs determina que o projeto pedagógico explicite 

objetivos gerais “contextualizado à sua inserção institucional, política, geo-

gráfica e social”, abrindo espaço para a reflexão sobre desafios ecológicos 

locais e convidando os cursos a dialogarem com problemas concretos do 

entorno (Brasil, 2016).

As DCNs organizam os conteúdos curriculares em quatro eixos: 

Formação Fundamental, Interdisciplinar, Teórico-Prática e Complementar. 

O Eixo de Formação Interdisciplinar constitui a principal porta de entrada 

regulatória para a Ecoteologia, campo que dialoga com biologia, ecologia, 

sociologia, política e economia. A Ecoteologia é entendida como reflexão 

teológica sistemática que emerge do encontro entre consciência ecológica 

e tradição cristã, relendo doutrinas como Criação, Cristologia, Pneumato-

logia, Soteriologia e Escatologia a partir da crise socioambiental (Murad, 

2016).



121 

METODOLOGIAS ATIVAS COMO ESTRATÉGIA DE TRANSFORMAÇÃO NO ENSINO DE ECOTEOLOGIA

Embora as DCNs não tornem obrigatória a Ecoteologia, criam 

um arcabouço permissivo que permite às IES definirem currículos 

diversificados. Algumas instituições inovam incluindo explicitamente 

a temática socioambiental, enquanto outras mantêm foco tradicional. 

Assim, as DCNs funcionam mais como fator habilitador do que determi-

nante curricular.

Os projetos de extensão universitária surgem como ferramentas 

privilegiadas para conectar universidades e comunidades. No primeiro se-

mestre de 2025, um projeto de curricularização de extensão na disciplina 

Ecoteologia da Faculdade Boas Novas em Manaus envolveu estudantes do 

2º período em quatro fases: identificação do problema, pesquisa e coleta 

de informações, discussão e avaliação, e socialização dos resultados (Deus, 

2020).

Essas atividades proporcionaram experiências de aprendizagem 

contextualizada, estimulando habilidades como pensamento crítico, em-

patia e trabalho colaborativo. Os estudantes realizaram diagnósticos parti-

cipativos e intervenções comunitárias, como oficinas educativas, mutirões 

de limpeza e elaboração de materiais adaptados culturalmente. A forma-

ção continuada e a flexibilidade curricular reforçam o compromisso insti-

tucional com práticas pedagógicas inovadoras e transformadoras, promo-

vendo uma sociedade mais equitativa e sustentável (Alencar, 2020).

Considerações finais

A análise crítica das metodologias ativas aplicadas ao ensino de 

ecoteologia revela sua potencialidade transformadora na formação de 

agentes de mudança socioambiental, embora também evidencie desafios 

significativos para sua implementação efetiva. A pesquisa demonstrou que 



JOSÉ FÁBIO BENTES VALENTE

122 

a integração entre pedagogia da libertação e ecologia integral, operaciona-

lizada através de metodologias ativas, representa caminho promissor para 

a superação das limitações do modelo tradicional de ensino teológico, pro-

movendo uma formação mais integral e comprometida com a transforma-

ção social.

A pesquisa evidenciou que as metodologias ativas, quando aplica-

das adequadamente ao contexto da ecoteologia, promovem não apenas 

maior engajamento discente, mas também o desenvolvimento de compe-

tências essenciais para a atuação transformadora na realidade socioam-

biental. No entanto, a efetividade dessas metodologias depende funda-

mentalmente da qualidade da formação docente, da disponibilidade de 

recursos institucionais e do desenvolvimento de projetos de extensão que 

articulem teoria e prática de forma consistente.

Os resultados da pesquisa apontam para a necessidade de apro-

fundamento das investigações sobre os impactos específicos das metodo-

logias ativas na conscientização socioambiental dos estudantes de teolo-

gia, especialmente no contexto brasileiro. A diversidade de experiências 

analisadas sugere que não existe um modelo único de aplicação das meto-

dologias ativas na ecoteologia, mas sim a necessidade de contextualização 

das práticas pedagógicas às especificidades locais e institucionais.

A análise das limitações identificadas revela que a implementação 

das metodologias ativas na ecoteologia enfrenta desafios estruturais re-

lacionados à resistência institucional, à formação docente inadequada e 

à escassez de recursos para o desenvolvimento de projetos de extensão. 

Estas limitações não invalidam a pertinência das metodologias ativas, mas 

exigem estratégias específicas de superação que incluam investimento na 

formação continuada dos educadores e no desenvolvimento de políticas 

institucionais de apoio à inovação pedagógica.



123 

METODOLOGIAS ATIVAS COMO ESTRATÉGIA DE TRANSFORMAÇÃO NO ENSINO DE ECOTEOLOGIA

Referências

ALENCAR, Janice Lima de. Educação Ambiental: Ressignificando Prática 
E Saberes, Através do Uso De Metodologias Ativas e da Tecnologia. 108 
f. 2020.  Dissertação (Mestrado Profissional em Ensino de Biologia) - 
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, Mossoró, 2020.

BOFF, Leonardo. Saber cuidar: Ética do humano - compaixão pela Terra. 
20. ed. Petrópolis: Vozes, 2014.

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Câmara 
de Educação Superior. Resolução CNE/CES nº 4, de 16 de setembro de 
2016. Diário Oficial, Brasília, 2016, p. 9-1. Disponível em: https://portal.
mec.gov.br/component/content/article?id=12991. Acesso em: 10 jun 
2025.

BRASIL. Ministério da Educação. Parecer CNE/CES nº 60/2014, 
de 12 de março de 2014. Diretrizes Curriculares Nacionais para 
o curso de graduação em Teologia. Diário Oficial, Brasília, 2014. 
Disponível em: https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_
docman&view=download&alias=47941-pces060-14-pdf&category_
slug=setembro-2016-pdf&Itemid=30192. Acesso em: 10 jun 2025. 

DEUS, Sandra de. Extensão Universitária: Trajetórias e Desafios. Santa 
Maria: PRE-UFSM, 2020.

FACULDADE BOAS NOVAS. 5° Paneiro Amazônico. Manaus: FBN, 2025. 
https://www.youtube.com/watch?v=F3AG4uCKDcQ&t=199s. Acesso em: 
20 jun 2025.

FRANCISCO, Papa. Carta Encíclica Laudato Si: Sobre o cuidado da casa 
Comum. São Paulo: Paulinas, 2015.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 91. ed. São Paulo: Paz e Terra, 
2019.



JOSÉ FÁBIO BENTES VALENTE

124 

LIPPEL LAUBENSTEIN, Franciele; SARI JÚNIOR, Carlos Antônio; BORBA 
DA SILVA, Rogério. Metodologia ativa na educação ambiental: um novo 
paradigma na formação de uma consciência coletiva. Revista de Direito 
Socioambiental e Sustentabilidade, Santa Catarina, v. 10, n. 1, p. 55-74, 
2024. Disponível em: https://www.indexlaw.org/index.php/revistards/
article/view/10437. Acesso em: 02 jun 2025.

MURAD, Afonso Tadeu. Ecoteologia: Um Mosaico. São Paulo: Paulinas, 
2016.

NOGUEIRA, Cássio da Cruz; et. al.  Metodologias ativas na educação 
ambiental: Promovendo o engajamento dos estudantes e abordando 
as mudanças climáticas por meio de abordagens interdisciplinares. 
Conhecimento & Diversidade, Rio de Janeiro, v. 16, n. 44, p. 149-174, 
2024. Disponível em: https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/
conhecimento_diversidade/article/view/12032. Acesso em: 02 jun 2025.

SANTOS, Sílvio Marques Souza. Et. al. Educação Popular e Ecologia 
Integral: a práxis na Amazônia. Revista do Movimento de Educação de 
Base, Brasília, ed. 4, p. 20-30, 2024. Disponível em: https://meb.org.br/
wp-content/uploads/2024/10/ARTIGO-Educacao-Popular-e-Ecologia-
Silvio-Marques-Revista-MEB-Edicao-4-2024.pdf. Acesso em: 06 jun 2025.

SPECKHAHN, Izabel; CHUEIRI, Débora. Educação Ambiental Através De 
Metodologias Ativas: Uma revisão bibliográfica. Revista Valore, Santa 
Catarina, v. 9, 2024, p. 01-14. Disponível em: https://revistavalore.
emnuvens.com.br/valore/article/view/1717. Acesso em: 04 jun 2025.



125 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO: 
POSSIBILIDADES PARA UM DIÁLOGO 
INTER-RELIGIOSO

Juane Braúna Alves

Introdução

Os Museus são espaços mediadores, sendo assim, são instituições 

de caráter educativo por natureza, desde suas primeiras definições pelo 

ICOM (International Council Of Museums). De acordo com Desvallées e 

Mairesse (20213, p. 64) o termo “museu” tanto pode designar a instituição 

quanto o estabelecimento, ou o lugar geralmente concebido para realizar a 

seleção, o estudo e a apresentação de testemunhos materiais e imateriais 

do ser humano e do seu meio. Uma das definições mais emblemáticas foi 

a de 1974, onde o ICOM conceitua esse espaço como: 

uma instituição permanente, sem fins lucrativos, a serviço da so-
ciedade e do seu desenvolvimento, aberta ao público, e que realiza 
pesquisas sobre os testemunhos materiais do homem e seu meio, 
que ele adquire, conserva, investiga, comunica e expõe, com fins 
de estudo, educação e deleite” (ICOM - Estatutos de 1974).

A definição de museu e sua missão variam ao longo dos anos, 

acompanhando as transformações sociais e culturais. O museu, enquanto 

espaço a serviço da sociedade e de seu desenvolvimento, passou a incor-



JUANE BRAÚNA ALVES

126 

porar novos elementos, como o patrimônio imaterial (a partir dos anos 

2000), a diversidade, a sustentabilidade e a participação das comunida-

des. Esses princípios estão presentes na definição mais recente do ICOM 

(2022), elaborada a partir de um intenso processo colaborativo entre pro-

fissionais de diversas partes do mundo:

Um museu é uma instituição permanente, sem fins lucrativos e 
ao serviço da sociedade que pesquisa, coleciona, conserva, inter-
preta e expõe o patrimônio material e imaterial. Abertos ao públi-
co, acessíveis e inclusivos, os museus fomentam a diversidade e a 
sustentabilidade. Com a participação das comunidades, os museus 
funcionam e comunicam de forma ética e profissional, proporcio-
nando experiências diversas para educação, fruição, reflexão e 
partilha de conhecimentos (ICOM, 2022).

Dessa forma, os museus devem atuar como espaços educativos e 

de transformação do indivíduo e da realidade, visto que a educação, con-

ceito basilar da definição da instituição, pode ser entendida como:

O termo “educação” vem do latim educere [conduzir para fora de, 
ou seja, para fora da infância], o que supõe uma dimensão ativa do 
acompanhamento nos processos educativos de transmissão. Tem 
ligação com a noção de despertar, que visa a suscitar a curiosidade 
e a conduzir os indivíduos à interrogação e ao desenvolvimento 
de reflexões. A educação, particularmente a informal, visa, então, 
a desenvolver os sentidos e a tomada de consciência. Ela é um 
processo de desenvolvimento que pressupõe mudança e transfor-
mação, ao invés de condicionamento ou repetição, noções que ela 
tende a opor (Desvallées, Mairesse, 2013, p. 38).

Aí é que adentra o campo da pedagogia museal ou educação mu-

seal, que segundo Allard e Boucher (1998), é um quadro teórico e meto-

dológico que está a serviço da elaboração, da implementação e da avalia-

ção de atividades educativas em um meio museal, atividades estas que 

têm como objetivo principal a aprendizagem dos saberes (conhecimentos, 



127 

	 EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO

habilidades e atitudes) pelo visitante. No Brasil, existe um instrumento 

normativo que tem o intuito de guiar essas práticas dentro dos museus. 

Trata-se da Política Nacional de Educação Museal (PNEM), instituída em 

2017 e revisada em 2021 pelo Instituto Brasileiro de Museus (IBRAM), que 

abordaremos no tópico a seguir.

PNEM e a função social dos museus

Como introduzido anteriormente, a Política Nacional de Educação 

Museal (PNEM) é um conjunto de princípios e diretrizes criado para orien-

tar, fortalecer e organizar o campo da educação museal no Brasil. Instituída 

pelo Instituto Brasileiro de Museus (Ibram), a PNEM reconhece a educação 

como uma das funções essenciais dos museus, ao lado da preservação, 

pesquisa e comunicação. Seu propósito é promover a integração entre o 

museu e a sociedade, valorizando os processos educativos que ocorrem 

nesses espaços e incentivando uma atuação mais consciente, participativa 

e comprometida.

Desse modo, o documento busca consolidar a educação museal 

como um campo profissional e científico, valorizando os educadores mu-

seais e garantindo sua formação continuada, condições de trabalho e inser-

ção nas esferas decisórias das instituições. Além disso, pretende assegurar 

que cada museu desenvolva um Programa Educativo e Cultural, articulado 

ao seu plano museológico, de modo a refletir suas especificidades, públi-

cos e missão institucional. A implementação da PNEM se dá por meio de 

ações articuladas entre o Ibram, os museus e os profissionais do setor. Suas 

diretrizes abrangem a gestão educacional, a formação de profissionais e a 

relação entre museus e sociedade, promovendo acessibilidade, sustenta-

bilidade, inclusão e diversidade cultural.



JUANE BRAÚNA ALVES

128 

Por meio do incentivo à pesquisa, à troca de experiências e à cons-

trução de redes colaborativas, a PNEM busca transformar os museus em 

espaços vivos de educação, cidadania e desenvolvimento social, atuando 

em consonância com as realidades locais e com o patrimônio cultural bra-

sileiro em suas diversas formas. De acordo com a publicação “#Mobiliza 

PNEM – Guia de Participação na Revisão da Política Nacional de Educa-

ção Museal: Orientações e Diretrizes” do IBRAM, o processo de revisão da 

PNEM surge da necessidade de atualizar e aprimorar a política para que ela 

se torne mais representativa, inclusiva e condizente com a realidade diver-

sa do campo museal brasileiro. Apesar de sua construção participativa e 

dos avanços obtidos desde sua instituição, foi identificado que a PNEM, em 

sua formulação original, carecia de dados objetivos sobre a prática edu-

cativa nos museus do país. Essa lacuna motivou a realização da Pesquisa 

Nacional de Práticas Educativas dos Museus Brasileiros (PEM Brasil), em 

2022, que revelou tanto o potencial quanto os desafios enfrentados pelos 

profissionais da área, especialmente no que diz respeito à valorização, à 

representatividade e à inclusão social dentro das instituições museais.

Com base nos resultados da pesquisa e nas discussões ocorridas 

durante o II Encontro Nacional de Educação Museal (EMUSE), realizado 

em julho de 2023 em Cachoeira (BA), percebeu-se a urgência de revisar 

a PNEM para garantir que suas diretrizes contemplem a diversidade ter-

ritorial, social e cultural do Brasil. A proposta da revisão busca, portanto, 

reformular conceitos, atualizar princípios e assegurar que a política seja 

um instrumento de fortalecimento da educação museal como campo pro-

fissional, científico e socialmente comprometido. Além disso, pretende-se 

incorporar de forma efetiva a presença e a voz de grupos historicamente 

sub-representados como pessoas negras, pertencentes a comunidades 

tradicionais, LGBTQIAPN+, e pessoas com deficiência (PCD), de modo que 



129 

	 EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO

suas experiências e saberes sejam reconhecidos e integrem as práticas 

educativas dos museus.

Para conduzir esse processo, foi criada a Comissão Nacional de Re-

visão da PNEM (CNR-PNEM), formada a partir dos grupos de trabalho do 

EMUSE e ampliada em 2024 para incluir novos participantes. A comissão 

tem como objetivos principais revisar o texto da Portaria nº 605/2021, re-

formular a definição de “educação museal” sob uma perspectiva pragmá-

tica e propor instrumentos de implementação que subsidiem um futuro 

Programa Nacional de Educação Museal. Entre as ações previstas estão 

a análise crítica da PNEM vigente, a identificação de lacunas e oportuni-

dades, o mapeamento de políticas integradas e a proposição de metas e 

agentes responsáveis pela execução. Assim, a revisão da PNEM represen-

ta um movimento político e social de fortalecimento da educação museal 

como prática inclusiva, plural e transformadora. 

De forma geral, podemos resumir algumas ideias centrais defendi-

das pela PNEM até o momento:

Acesso e inclusão:  o museu deve garantir o direito à cultura e à 

educação a todos, respeitando diversidades.

Democracia e participação social: as comunidades e públicos de-

vem participar da construção das narrativas e das ações educativas, visto 

que as primeiras experiências museais foram elaboradas em um contexto 

colonial e as relações sociais hierarquizadas produziram exclusão de parte 

considerável da população e das culturas no país.

Diversidade cultural: o museu deve reconhecer e valorizar diferen-

tes identidades, tradições e modos de vida. 

Educação como processo permanente: a formação ocorre ao longo 

da vida e em múltiplos espaços, não apenas na escola. 



JUANE BRAÚNA ALVES

130 

Museu como espaço de diálogo e transformação social: o museu 

educa ao promover o encontro de saberes e ao estimular o pensamento 

crítico.

Assim, explicita-se que os museus são instituições dotadas de uma 

função social.  Mais do que espaços de guarda e conservação de acervos, 

os museus afirmam-se como instituições a serviço da sociedade e de seu 

desenvolvimento, impulsionando o encontro entre memória, democra-

tização do conhecimento e cidadania. Nessa perspectiva, a função social 

dos museus se expressa na capacidade do museu de produzir e difundir 

conhecimento de forma democrática, de fomentar diálogos e contribuir 

para a transformação social. O processo educativo em museus se realiza 

no encontro entre sujeitos, objetos e contextos culturais, e nesse cenário 

o papel do mediador/ educador torna-se fundamental. A mediação é com-

preendida como uma ação comunicativa, em que o educador atua “entre” 

o acervo e o público, facilitando a construção de sentidos. O mediador é 

aquele que provoca reflexões, suscita perguntas e promove trocas simbó-

licas entre as partes envolvidas, articulando diferentes saberes e experiên-

cias. 

Como afirma Mário Chagas, o museu deve ser um espaço de es-

tudo, pesquisa e reflexão, capaz de provocar mudanças na sociedade. Não 

se restringindo apenas a conservação de um passado, mas se pondo como 

instrumento de denúncia de desigualdades e ausências, de questionar he-

gemonias e dar visibilidade às vozes silenciadas. O museu, enquanto locus 

de ação e de diálogo, transforma o patrimônio cultural em instrumento de 

aprendizado, emancipação e resistência. Neste ensejo, pensar educação 

museal se torna essencial quando tratamos de objetos de memória sen-

sível ou de objetos religiosos. De que maneira esses objetos estão sendo 

inseridos na narrativa expográfica do museu e nas mediações culturais?



131 

	 EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO

Patrimônio religioso nos museus:  tipologias de museu e possibilidades

Após refletirmos sobre a função social dos museus e a importância 

da educação museal, focalizaremos a nossa discussão no âmbito do patri-

mônio religioso. Este tipo de patrimônio, que abrange tanto bens materiais 

quanto expressões imateriais, constitui uma dimensão expressiva das me-

mórias e das identidades culturais de diversos grupos sociais. A musea-

lização do sagrado, nesse sentido, representa um desafio ético: deslocar 

objetos de fé para o espaço expositivo implica em interpretar e comunicar 

seus sentidos respeitando as comunidades de origem, viabilizando as pos-

sibilidades de diálogo inter-religioso. 

Ou seja, sob a perspectiva da educação museal, o patrimônio re-

ligioso torna-se uma oportunidade para exercitar o diálogo entre crenças 

e culturas, estimulando a reflexão, o reconhecimento e respeito a diversi-

dade e a construção de uma cultura de paz. Assim, o museu se consolida 

como espaço de mediação simbólica, onde o sagrado deve ser  compreen-

dido em suas múltiplas camadas de sentido: não apenas como objeto his-

tórico ou estético, mas como objeto de culto e como patrimônio cultural. 

A discussão sobre patrimônio religioso também revela as tensões 

coloniais e pós-coloniais presentes nas instituições museais. Muitas vezes, 

os objetos de fé (principalmente quando se trata das religiões afro-brasi-

leiras e indígenas) foram deslocados de seus contextos originais, submeti-

dos a narrativas eurocêntricas e silenciadoras. Assim, pensar a educação 

museal em torno do patrimônio religioso implica reconhecer essas lacunas 

e  pensar táticas para reparar essas assimetrias históricas, abrindo espaço 

para o diálogo entre saberes e práticas diversas. Um dos caminhos possí-

veis, e que são defendidos pela PNEM é a de participação ativa dos agentes 

de determinada religião, para que assim, tal patrimônio seja exposto de 

forma efetiva e consciente. 



JUANE BRAÚNA ALVES

132 

Diante dessas considerações, é importante observar que o patri-

mônio religioso adentra nas exposições dos museus de múltiplas formas 

e sob distintas abordagens museológicas. Cada instituição, conforme sua 

natureza e missão, propõe maneiras específicas de narrar e representar o 

sagrado. A seguir, discutiremos algumas dessas tipologias, evidenciando 

suas especificidades e potencialidades.

Museus eclesiásticos

Os museus eclesiásticos são instituições dedicadas à preservação, 

estudo e difusão dos bens culturais da Igreja Católica. São vinculados dire-

tamente a uma instituição religiosa, a catedrais, paróquias ou ordens reli-

giosas, e têm como principal objetivo documentar e valorizar o patrimônio 

religioso católico em propósito catequético. Seu acervo pode incluir obras 

de arte sacra, objetos litúrgicos, manuscritos, livros e documentos históri-

cos. Embora muitas vezes sejam confundidos com os museus de arte sacra, 

diferenciam-se por sua tutela institucional e função pastoral, característi-

cas que os inserem diretamente na missão evangelizadora da Igreja.

A definição mais clara dessa tipologia é apresentada na Carta Cir-

cular “A Função Pastoral dos Museus Eclesiásticos” (2001), publicada pela 

Comissão Pontifícia para os Bens Culturais da Igreja (CPBCI). O documento 

orienta as dioceses do mundo inteiro sobre a preservação e a valorização 

dos bens culturais eclesiásticos, ressaltando que esses museus não são 

meros depósitos de objetos descontextualizados, mas “viveiros perenes”, 

onde se transmitem o gênio e a espiritualidade das comunidades cristãs. 

Assim, o museu eclesiástico deve ser entendido como uma instituição 

pastoral. Segundo Afonso (2013), o museu eclesiástico prolonga a ação 

da Igreja no mundo concreto, associando sua função pastoral às funções 



133 

	 EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO

museológicas clássicas como a preservação, documentação, pesquisa e co-

municação. 

Esses museus são, portanto, parte integrante da estrutura eclesial 

e atuando em harmonia com a missão das dioceses. Sua função pastoral se 

articula com a função cultural, tornando-os espaços de encontro entre fé, 

arte e história. Neles, o patrimônio religioso é valorizado como expressão 

viva da espiritualidade cristã. Um dos exemplos mais emblemáticos dessa 

tipologia são os Museus do Vaticano, criados no início do século XVI sob o 

pontificado de Júlio II. Situados na Cidade do Vaticano, constituem um dos 

maiores e mais antigos complexos museológicos do mundo, com cerca de 

70 mil obras que abrangem desde esculturas romanas até pinturas renas-

centistas.

Museus de Arte Sacra

Os museus de arte sacra são instituições voltadas ao estudo, con-

servação, documentação e exposição de bens produzidos para o culto e a 

prática litúrgica. Seus acervos reúnem arte sacra: esculturas devocionais, 

quadros, fragmentos arquitetônicos, paramentos, prataria, ourivesaria, 

mobiliário, manuscritos e demais objetos que, originalmente, tiveram des-

tinação litúrgica. A especificidade dessa tipologia reside na necessidade de 

reconhecer o vínculo funcional e simbólico desses objetos com as práti-

cas religiosas das comunidades que os produziram e utilizaram. Para falar-

mos dessa tipologia, se faz necessário comentar brevemente sobre o seu 

contexto histórico que a ocasionou. A passagem dos objetos religiosos do 

espaço sagrado para o espaço museal intensificou-se a partir do final do 

século XVIII, como observa Roque (2011), e no Brasil ganhou novo contor-

no após a promulgação da Lei da Separação do Estado das Igrejas (1890), 



JUANE BRAÚNA ALVES

134 

quando muitos bens foram retirados das igrejas e incorporados a museus 

nacionais e regionais. 

As ações de coleta, preservação e catalogação surgiram como es-

tratégias para proteger um patrimônio ameaçado, estabelecendo as bases 

para a consolidação dos museus voltados à história e à preservação desses 

bens. Contudo, esse processo também acarretou frequente descontextua-

lização: até a última década do século XX, muitos objetos religiosos foram 

apresentados predominantemente como itens de artísticos, perdendo em 

exposição a ênfase em sua funcionalidade litúrgica original (Roque, 2011), 

assim, os museus de arte sacra surgem como alternativa a essa realidade. 

Museu das Religiões

Os museus das religiões ou museus das religiões mundiais são ins-

tituições recentes que buscam representar e comparar diferentes tradi-

ções religiosas, promovendo o diálogo intercultural e a compreensão entre 

diversas religiões pelo mundo. De acordo com Charles D. Orzech (2020), o 

uso do termo “religiões mundiais” é, no entanto, problemático, pois levan-

ta questões sobre os critérios que definem quais religiões são consideradas 

“mundiais” e quais não são. Essa categorização influencia diretamente a 

forma como os museus constroem suas narrativas expográficas, já que é a 

partir dela que se estruturam as comparações entre práticas e doutrinas 

religiosas.

Um dos exemplos apontados por Orzech é o Musée des Cultures 

du Monde, localizado em Quebec, Canadá, que possui um vasto acervo 

multirreligioso. Segundo a instituição, sua missão é preservar, estudar e 

divulgar o patrimônio religioso canadense e internacional, incentivando o 

respeito e a tolerância entre as diversas tradições espirituais. O museu reú-



135 

	 EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO

ne cerca de cem mil peças e promove exposições que abordam as grandes 

tradições religiosas do mundo, destacando aspectos etnológicos dos obje-

tos, fundamental para compreender os fenômenos religiosos e sociais que 

os originam. Dessa forma, podemos enxergar nessa tipologia novidade no 

campo da educação, funcionando como espaços de diálogo e aprendiza-

gem sobre a diversidade das crenças, destacando as experiências humanas 

e espirituais que dão sentido às práticas religiosas, promovendo o reco-

nhecimento mútuo entre culturas e a valorização da pluralidade religiosa.

Novos caminhos: templos se tornam museus  

Nas últimas décadas, observa-se um fenômeno museológico in-

verso ao tradicional processo de musealização: são agora os templos que 

se transformam em museus. Como aponta Maria Isabel Roque (2011), se 

antes os objetos religiosos eram retirados de seus contextos litúrgicos e in-

corporados a museus, atualmente são as práticas museológicas que aden-

tram o espaço sagrado. Igrejas históricas e templos de diversas tradições 

vêm adotando procedimentos de inventário, documentação e preserva-

ção museológica, para proteger seus acervos e para valorizar o patrimônio 

que abrigam. No Brasil, essa tendência foi fortalecida por políticas públicas 

e pela atuação do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

(IPHAN). O órgão passou a incentivar inventários e a adição da dimensão 

museal nesses espaços. Além do valor religioso, o turismo patrimonial tor-

nou-se uma importante ferramenta para a sustentabilidade desses edifí-

cios. 

Paralelamente às experiências das instituições católicas, surgiram 

também iniciativas de musealização de terreiros afro-brasileiros, que ex-

pressam processos de reafirmação identitária e resistência cultural. Como 



JUANE BRAÚNA ALVES

136 

analisam Campos e Ribeiro (2012), a partir da década de 1980, movimen-

tos como o Movimento Negro Unificado impulsionaram políticas de pa-

trimonialização dos terreiros, reivindicando reconhecimento e valorização 

das religiões afro-brasileiras. O tombamento do Terreiro da Casa Branca do 

Engenho Velho, em Salvador (BA), em 1986, foi um marco nesse processo, 

legitimando os terreiros como espaços de memória e ancestralidade. O 

mesmo movimento de reconhecimento se estende às comunidades indí-

genas, cujos objetos e práticas religiosas foram historicamente retirados de 

seus contextos e representados de modo descontextualizado em museus. 

Como destaca Marília Xavier Cury (2022), a partir da década de 1970, sur-

gem experiências colaborativas entre museus e povos indígenas, que resul-

tam em formas de autorrepresentação nos museus e a criação de espaços 

museológicos próprios. Essas novas experiências dão origem a museus co-

munitários e centros de memória em territórios indígenas, promovendo o 

protagonismo das comunidades.

Podemos utilizar como exemplo o Museu Maguta, fundado em 

1991 em Benjamin Constant (AM), considerado o primeiro museu indígena 

do Brasil. Criado a partir do Centro de Documentação e Pesquisa do Alto 

Solimões (CDPAS/MAGUTA), o museu é coordenado pelos próprios indíge-

nas Tikuna. O espaço atua na valorização da cultura Tikuna e na defesa de 

seus direitos, apresentando acervos e exposições elaborados pela comu-

nidade. Assim, o movimento de musealização de espaços sagrados, sejam 

igrejas, terreiros ou aldeias, revela um novo caminho para a museologia 

contemporânea, que busca integrar práticas de preservação e educação, 

respeitando os contextos culturais e religiosos de onde originam.



137 

	 EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO

Caminhos para diálogos

Os museus, enquanto espaços de memória e de educação, têm o 

potencial de promover diálogos inter-religiosos por meio da valorização da 

diversidade e da escuta entre tradições distintas de fé. Quando assumem 

uma postura ética e plural, os museus se tornam ambientes onde diferen-

tes expressões do sagrado podem ser expostas em suas especificidades, 

sem hierarquizações e esvaziamentos. Assim, o patrimônio religioso se 

mostra para além de testemunhos materiais ou imateriais de crenças, mas 

uma ferramenta de convivência e reconhecimento mútuo. As exposições 

que apresentam o fenômeno religioso, quando concebidas de forma parti-

cipativa e respeito às comunidades de origem, permitem ao público refletir 

sobre as aproximações simbólicas entre religiões e reconhecer as múltiplas 

formas de vivenciar o transcendente. 

Recentemente, em novembro de 2025, foi inaugurada no Museu 

de Arte Sacra de Pernambuco (Olinda-PE) a exposição “Orixambá”. A mos-

tra, composta por fotografias de Paulinho Filizola, registra momentos de 

celebração e devoção no histórico Terreiro de Xambá, em Olinda, ao longo 

de mais de duas décadas. Realizada em um museu vinculado à Arquidio-

cese de Olinda e Recife, a mostra é um ato de diálogo inter-religioso entre 

o catolicismo e as religiões afro-brasileiras, historicamente marginalizadas. 

Ao acolher essa narrativa no espaço museal católico, o MASPE reafirma o 

compromisso com a função social dos museus. Dessa forma, “Orixambá” é 

um exercício de educação museal e inter-religiosa, que convida o público 

a reconhecer a beleza da diversidade da fé e a importância de se construir 

uma sociedade fundada no respeito, na empatia e na partilha de saberes.



JUANE BRAÚNA ALVES

138 

Considerações finais

A partir das reflexões apresentadas neste artigo, compreendemos 

que os museus configuram-se como espaços potencialmente educativos, 

capazes de refletir sobre o sagrado em suas múltiplas manifestações e 

formas de expressão enquanto patrimônio cultural, independente de sua 

tipologia. Assim, esses espaços são capazes de  promover o diálogo inter-

-religioso não apenas por meio das exposições, mas também através de 

programações e atividades educativas que estimulem a escuta, a convivên-

cia e o respeito entre diferentes tradições de fé.

Nesse contexto, a educação museal destaca-se como eixo estru-

turante para promover a interlocução entre o patrimônio e a sociedade. 

A partir das diretrizes da Política Nacional de Educação Museal (PNEM), 

reafirma-se o potencial transformador dos museus quando estes atuam de 

forma participativa, democrática e dialógica. A mediação educativa, vista 

como espaço de escuta, debate e construção coletiva de sentidos, é capaz 

de romper com visões hierarquizantes do sagrado e de devolver aos obje-

tos religiosos a dimensão simbólica, cultural e espiritual que lhes é própria. 

Assim, a educação museal se consolida como um campo que promove  o 

encontro entre saberes, memórias e identidades diversas.

Referências

AFONSO, André das Neves. Os museus eclesiásticos e a sua função 
pastoral. In: Revista Vox Musei Arte e Patrimônio, Vol. 1, 2013. Disponível 
em: https://repositorio.ulisboa.pt/bitstream/10451/9112/2/ULFBA_PER_
Andr%C3%A9%20das%20Neves%20Afonso.pdf Acesso em 25 out. de 
2024 



139 

	 EDUCAÇÃO MUSEAL E PATRIMÔNIO RELIGIOSO

BERTO, João Paulo. Preservação de Bens Culturais Sacros: os Museus 
de Arte Sacra e suas especificidades. UNICAMP, Campinas- SP. 2016. 
Disponível em: https://www.cmu.unicamp.br/viiiseminario/wp-content/
uploads/2017/05/Preserva%C3%A7%C3%A3o-de-Bens-Culturais-Sacros-
os-Museus-de-Arte-Sacra-e-suas-especificidades-JO%C3%83O-PAULO-
BERTO.pdf  Acesso em: 25 out. de 2024 

CAMPOS, Z. D. P.; RIBEIRO, E. S. Patrimonialização, Musealização e 
Identidade no Terreiro de Xambá no Recife in: Museus afrodigitais e 
políticas patrimoniais. Org. Sérgio Figueiredo Ferretti. DUFMA, 2012. 

CHAGAS, Mário de Souza. Há uma gota de sangue em cada museu. 
UNIRIO, 2019. Disponível em: https://revistas.ulusofona.pt/index.php/
cadernosociomuseologia/issue/view/30 Acesso em: 30 out. 2025

CURY, Marília Xavier. Metamuseologia: reflexividade sobre a tríade 
musealia, musealidade e musealização, museus etnográficos e 
participação indígena. Revista Museologia e Interdisciplinaridade, v. 9, 
n. ja/jul. 2020. Disponível em: https://doi.org/10.26512/museologia.
v9i17.29480. Acesso em: 25 out. de 2024 

DESVALLEES, André; MAIRESSE, François. Conceitos-chave de Museologia. 
Tradução: Bruno Brulon Soares, Marília Xavier Cury. ICOM: São Paulo, 
2013.FIGUEIREDO, Betânia Gonçalves; VIDAL, Diana Gonçalves. Disponível 
em: http://www.icom.org.br/wp-content/uploads/2014/03/PDF_
Conceitos-Chave-de- Museologia.pdf Acesso em25 out. de 2024 

GOV. BR Política Nacional de Educação Museal- IBRAM. 2025. Disponível 
em: https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/politicas-do-setor-
museal/politica-nacional-de-educacao-museal-pnem Acesso em: 04 de 
out. de 2025 

IBRAM. Política Nacional de Educação Museal. 2017. Disponível em: 
https://www.gov.br/museus/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/
relatorios-e-documentos/politica-nacional-de-educacao-museal-2013-
pnem Acesso em 04 de out. de 2025 



JUANE BRAÚNA ALVES

140 

IBRAM. #Mobiliza PNEM. Guia de participação na revisão da Política 
Nacional de Educação Museal: Orientações e diretrizes. 2023. Disponível 
em https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/politicas-do-setor-
museal/politica-nacional-de-educacao-museal-pnem/revisao-da-pnem/
guia-de-participacao-na-revisao-da-pnem Acesso em 04 de out. de 2025 

ICOM. Nova Definição de Museu. [s.l.], 2022. Disponível em: https://www.
icom.org.br/nova-definicao-de-museu-2/ Acesso em 04 de out. de 2025 

MUSÉE des Cultures du Monde. À propos du Musée. Disponível em: 
https://museedescultures.com/musee/ Acesso em 04 de out. de 2025 

MUSEU Maguta. História. Disponível em: https://museumaguta.com.br/ 
Acesso em 04 de out. de 2025 

ORZECH, Charles D. Museums of World Religions: Displaying the Divine, 
Shaping Cultures. Bloomsbury Studies in Material Religion. Bloomsbury 
Publishing, 2020.

ROQUE, Maria Isabel. A exposição do Sagrado no Museu. Comunicação 
& Cultura. n.11, 2011. Lisboa: Universidade Católica Editora. Disponível 
em:https://www.researchgate.net/publication/265333797_A_exposicao_
do_sagrado_no_museu Acesso em 25 out. de 2024.



141 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL 
DAS RELIGIÕES DO MUNDO

Gilbraz Aragão
Maruilson Souza

Introdução: religião e diversidade

Este texto pretende apresentar aos estudiosos de religião brasi-

leiros as contribuições de Wilfred Smith, professor de religião comparada 

muito importante para pensarmos a diversidade das religiões não como 

um castigo original, mas como uma bênção das origens. Ele propôs uma 

teologia fundamental das religiões do mundo, tomando por base todos os 

seus textos e narrativas sagradas e aprofundando o imaginário espiritual 

comum e a experiência transreligiosa que aí aparece. Essa interpretação é 

bastante adequada para falarmos das religiosidades que se reconfiguram 

na Aldeia Global contemporânea.

Wilfred Cantwell Smith (1916-2000) foi um professor canadense 

de religião comparada. Especialista em línguas orientais e islamismo, suas 

pesquisas o levaram a dirigir, por uma década, o Centro de Estudos de 

Religiões Mundiais na Universidade de Harvard (EUA), além de fundar o 

Instituto de Estudos Islâmicos da Universidade McGrill (Quebec) e o Depar-

tamento de Estudos da Religião da Universidade Dalhousie (Halifax). Por 

suas pesquisas e esforços para estabelecer centros de estudos científicos 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

142 

da religião, foi considerado um dos mais influentes estudiosos da história 

comparada das religiões no século 20 (Putnam et al, 2021). 

Diferente dos estudos da religião predominantes na sua conjuntu-

ra, Smith foi um crítico da perspectiva eurocêntrica dos estudos orientais 

e do colonialismo intelectual. Defendia a necessidade de convivência pa-

cífica e respeitosa entre as pessoas das diversas religiões, assim como a 

compreensão mútua das suas histórias e mitos. Daí sua defesa da impres-

cindibilidade de se levar todas as religiões e culturas igualmente a sério.  

Em um contexto que enfatizava as teologias particulares, Smith 

propôs uma teologia mundial fundamental das religiões, tendo por base 

não a Bíblia, mas as experiências espirituais registradas entre e além dos 

textos sagrados de todas as religiões. Na mesma linha, Paul Tillich já havia 

preconizado argumento semelhante e, recentemente, a coleção “Pelos 

muitos caminhos de Deus” da Associação Ecumênica de Teólogos/as do 

Terceiro Mundo (Souza, 2015) buscou avaliar e desenvolver essa descon-

certante fronteira teológica. O desafio principal do projeto é a fundamen-

tação de uma experiência de sagrado comum, em meio às diversas formas 

religiosas da humanidade.

O que é mesmo religião? Diferentes concepções do sagrado

De acordo com Smith, as religiões são produtos histórico-culturais 

daquilo que os humanos em seus contextos específicos captaram da divin-

dade e a ela responderam, refletem as possibilidades e limites cognitivos 

contextuais de cada povo. Por conseguinte, elas se organizam como modo 

de manter e expressar as formas como os povos originários e as subse-

quentes matrizes culturais agiram, reagiram, sentiram e pensaram diante 

da novidade da percepção e da experiência com o divino nos seus diferen-

tes contextos. 



143 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

Na obra ˝o sentido e o fim da religião˝ (2007), publicada origi-

nalmente em 1962, Smith, numa perspectiva histórico-filosófica, investiga 

propriamente o conceito de religião. Para ele o termo deveria até ser aban-

donado por ser enganoso, distorcer a realidade, por gerar intolerância, por 

ser criação ocidental e por não fazer parte do vocabulário linguístico de 

outras civilizações. 

Na opinião de Smith, diferente do que se popularizou, o termo re-

ligião não representa uma categoria universalmente aceita. Ao contrário, 

é uma criação recente – séculos XVII e XVIII – e eurocêntrica, que não ex-

pressa nem a complexidade nem a dinamicidade da vida religiosa. Junte-se 

a isso o fato de nenhum dos fundadores das religiões, com exceção do 

profeta Maomé, terem consciência de estarem estabelecendo um sistema 

que poderia ser definido como religião. Para ele, na sua concepção primor-

dial, todas as ˝religiões˝ propõem algo novo: realizar um esforço para unir 

a humanidade ao redor de um projeto comum, a adoração a Deus.  

Smith prefere o termo ˝tradições cumulativas˝ no lugar de ˝re-

ligião˝. De acordo com ele, ˝tradições˝ melhor representaria o conjunto 

de costumes, instituições e leis que organizam as diferentes comunidades 

de fés, como também as formas de culto ao Deus que é único, Criador e 

Libertador da humanidade. 

Para Smith, há duas maneiras de conceber a ˝religião˝: como al-

guém de fora (outsider) ou como um fiel, alguém de dentro (insider). O pri-

meiro apresenta-se como observador, supostamente neutro. Esse, tende 

a destacar as incoerências internas, assim como o que difere e separa as 

muitas ˝religiões˝, classificando certas ˝doutrinas˝ como ˝falsas˝ e outras 

como ˝verdadeiras˝. 

A outra forma de compreender a ˝religião˝ apontada por Smith é 

a que expressa o olhar do insider, de alguém de dentro. Diferente do out-

sider que divide, o insider oferece uma perspectiva de avaliação que inclui 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

144 

a experiência de quem vivência a fé, cultua e obedece a divindade. Conse-

quentemente, daquilo que une as pessoas, apesar dos diferentes sistemas 

de crenças, das díspares cosmovisões e concepções doutrinárias. Segundo 

Smith, esse é – ou deveria ser – o objetivo último de todas as religiões.  

Por outro lado, Smith entende ser necessário distinguir fé das ˝tra-

dições cumulativas˝. Enquanto essas últimas são lentes, condicionadas 

culturalmente, através das quais construímos comunidades ideológicas às 

quais – de acordo os sistemas de práticas, ritos, valores e crenças – nomi-

namos de budismo, cristianismo, judaísmo e islamismo (Bobson, 2007, p. 

126-128), a primeira diz respeito à atitude e à relação pessoal dos fiéis com 

seu Deus, expressos na prática cotidiano do amor, nos cânticos entoados, 

nas orações e na emoção do ajuntamento comunitário. 

Voltemos à pergunta inicial: O que é mesmo a religião, enquanto 

experiência, por entre as suas múltiplas formas? A experiência religiosa é 

sempre uma busca humana, frente à morte, às limitações e ao caos que 

nos rondam e mitigam a saúde. É busca e projeção de transcendência, en-

tre e para além de nós, que, quem alcança, interpreta como manifestação 

poderosa e mais-que-humana de sentido, de uma outra realidade que nos 

antecede e ultrapassa, extraordinária e quase indizível, que se tenta co-

municar por símbolos, narrativas mitológicas, rituais litúrgicos, com conse-

quências éticas e interditos morais. 

É um protesto contra o sem-sentido ameaçador da vida, do que 

está aí, afirmando a existência de uma pátria da identidade, um outro 

reino, de fraternidade e paz, de saúde completa ou salvação, que contradiz 

a evidência de uma sociedade caótica, alienada, sem irmãos e em guerra. 

A religião é paixão, paixão infinita e sentimento oceânico, é amor 

pelo ideal em confronto com a realidade, é força estruturante e significa-

tiva dos dados e fatos, construída pela matriz valorativa da consciência. 



145 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

A experiência religiosa deve ser razoável, mas está para além da razão, é 

exercício do desejo humano frente ao reconhecimento de pouco poder 

para a gente ser na vida, é uma imaginativa e sentimental antecipação do 

real (ainda) inexistente. Religião até parece doidice, mas pode ser antído-

to à loucura de existir: como dizia Guimarães Rosa, no Grande Sertão, “O 

que mais penso, testo e explico: todo-o-mundo é louco. O senhor, eu, as 

pessoas todas. Por isso é que se carece principalmente de religião: para se 

desendoidecer, desdoidar. Reza é que sara loucura. (...) Muita religião, seu 

moço! Eu cá, não perco ocasião de religião” (Rosa, 2019, p.19).

O que é uma religião? É a encenação ritual de um conjunto de 

mensagens simbólicas de importância medular para a conservação do es-

tatuto humano do homem. Mas como toda experiência de conhecimento 

da gente, a mística, a reverência ao mistério da realidade, também pode se 

perverter em misticismo alienado e neurotizante; a religião, que liberta a 

visão apenas do que se vê, também pode degenerar em alienação e neu-

rose. A questão é como interpretamos as coisas. Dizer que “Jesus Cristo é 

o Senhor”, então, pode relativizar e questionar os senhores deste mundo 

(o pai, o padre ou pastor, o político, o professor, o patrão etc.), como pode 

também sacralizá-los enquanto enviados ou legados de Deus. 

O símbolo, escrito ou esculpido, liberta ou submete a gente. Posso 

olhar para Jesus, por exemplo, e encontrar força para enfrentar as cruzes 

injustas, como a sua, ou então achar consolo (“Mais sofreu Jesus”) para 

carregar como ele uma cruz tida como destino divino – porque eu ou a 

humanidade ofendemos a Deus e precisamos pagar com o nosso suor e 

sangue! Toda religião tem muito duas coisas: esperança e dinheiro. Não é 

possível separá-las, mas somente escolher como combiná-las: ou se junta 

dinheiro vendendo falsas esperanças ao povo, ou o povo reúne o seu di-

nheiro em mutirão para ir construindo a esperança!



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

146 

As grandes tradições religiosas da humanidade

Quando começou a religiosidade? O que anima mesmo a vida da 

gente?! Começa aqui a busca por re-ligação espiritual, através de sacrifí-

cios e do êxtase, com os espíritos da natureza (Aslan, 2018). A religiosidade 

tribal ou “arcaica” geralmente acreditava e acredita que a alma da pessoa 

e de todos os seres vivos, o seu “sopro de vida”, sobrevive à morte numa 

espécie de sobrevida imaterial. Ela vai habitar lugares sagrados, “terras-

-sem-males”, e precisa ser agraciada com oferendas para trazer benefícios 

e saúde para a comunidade. Há casos até em que o indígena morto é quei-

mado e as cinzas ingeridas pela família e, todo ano, a tribo faz festa para 

que os espíritos fiquem contentes e protejam a aldeia, intervenham com 

benefícios mágicos, poder salvífico. Desenvolve-se, assim, com diversas 

formas, uma crença na imortalidade da alma.

... Não é muito difícil para Adão e Eva concluírem que suas almas 

– o que os faz serem eles próprios – não são diferentes em forma ou subs-

tância das almas dos que os rodeiam, das almas daqueles antes deles, dos 

espíritos das árvores e dos espíritos das montanhas. O que quer que sejam, 

seja qual for a sua essência, eles a compartilham com toda a criação. São 

parte de um todo. Essa crença é chamada animismo... (Aslan, 2018, p. 18).

Depois, as mais antigas esculturas conhecidas da pré-história reve-

lam um culto principal dedicado ao espírito criador das origens, uma Deu-

sa-mãe, fonte de toda vida, rainha da terra, soberana de todo nascimento. 

Após a invenção da criação de animais e da revolução agrícola, essa Deusa 

aos poucos é afastada pelo Deus supremo, simbolizado como macho no 

céu (em consonância com a “descoberta” do papel masculino na transmis-

são da vida), ou então surgem hierogamias e tríades mitológicas.



147 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

Uma primeira matriz religiosa, então, é a dos povos originários 

ou indígenas, a busca de encontro com os antepassados e forças naturais 

através de oferendas e do êxtase místico, que ocorreram por toda a Terra. 

É o caso dos africanos e ameríndios, de cujos encontros resultaram fulgu-

rantes religiosidades brasileiras. Possuímos ainda hoje mais de trezentas 

etnias indígenas, com suas várias culturas e percepções do sagrado, mas 

com traços recorrentes de xamanismo, onde o pajé organiza a reza em 

experiências extáticas e realiza curas através dos espíritos da natureza, no 

compasso dos maracás e nas baforadas dos cachimbos. Os Guarani, por 

exemplo, usam a palavra japoi, que quer dizer “mãos abertas reciproca-

mente”, porque nesses povos não há ricos nem pobres e as festas são mo-

mentos privilegiados de se praticar a economia do dom, a reciprocidade 

grupal, que imita os gestos das divindades criadoras. Juntam-se às religiões 

indígenas as afro-brasileiras, a começar pelos candomblés, constituídos no 

Brasil a partir das contribuições de vários povos africanos aqui escraviza-

dos, que reuniram as deidades da natureza das suas nações étnicas para 

constituir as famílias de santo nos terreiros brasileiros. Além deles, temos 

as umbandas, que enfatizam os ancestrais: preto-velhos (escravos mansos 

e sábios), caboclos (indígenas corajosos e defensores) e exus (malandros e 

subversivos, como Zé Pilintra e Pomba-gira), que se entregam através da 

mediunidade. Por fim, vêm as encantarias, formadas a partir da pajelança 

indígena, do catimbó ou culto à jurema, mesclado com a devoção aos ante-

passados dos negros banto e da devoção às almas dos colonos sertanejos.

Mas depois da percepção desse mundo espiritual, ficou a questão: 

por que os espíritos vêm aqui... E para onde vão, afinal? As mais antigas 

reflexões sobre esses símbolos e mitos, sobre a relação entre o humano e 

o divino, são derivadas das meditações dos monges brâmanes (certamente 

influenciados pela descoberta dos ciclos da natureza no Vale do Indo) e 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

148 

relacionadas ao hinduísmo e budismo (e ao espiritismo ou “nova era” hoje 

em dia). Nesse meio, onde os mortos de preferência são cremados, desen-

volveu-se a crença na reencarnação ou transmigração das almas entre as 

pessoas e/ou seres vivos, devido a uma lei “natural” de causa e efeito ou 

“karma”. De modo que a nossa “anima”, alma ou animação da vida, provém 

de um espírito universal e para ele retornará, após ter-se aperfeiçoado por 

sucessivas encarnações neste mundo material. A morte, assim, é apenas 

uma estação na roda dos renascimentos. No final da “samsara”, da peregri-

nação pelas existências, encontra-se a libertação, isto é, a união com o Ab-

soluto. Ou ainda, seguindo outra ênfase, matéria inerte e matéria viva são 

vistas como ilusão e o destino espiritual do homem, fugindo do sofrimento 

terrestre inelutável, completa-se com a libertação final do não ser, depois 

de várias (re)encarnações e através de muita meditação. 

Então, do ponto de vista da história religiosa global (Paden, 2001), 

podemos falar de uma matriz ou tradição oriental, associada à busca de 

santidade na Índia. O tipo hindu-budista de religiosidade entende o mundo 

como interação da percepção humana limitada, relativa e ilusória, por um 

lado, e da verdade cósmica eterna, por outro. Essa interação é desenvolvi-

da em cada ser humano, cuja identidade real, oculta por trás da ignorância 

da vida corpórea, é em última análise conjugada com a divindade (hinduís-

mo) ou com a condição búdica (budismo). Nessa perspectiva, o paradigma 

de religiosidade não é a adoração ou obediência moral, mas a disciplina 

interior para encontrar o caminho de uma realização iluminada, de liber-

tação do apego material. Uma variante nesse tipo religioso são as religiões 

do Leste asiático, como o confucionismo e o taoísmo, que acentuam a tri-

lha do sábio, da reta relação. A imagem primordial de religiosidade nati-

va da China, da Coréia e do Japão é a harmonia com a ordem natural do 

mundo. O valor espiritual basilar é, portanto, o comportamento em uma 



149 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

relação apropriada, adequada, com o mundo e seu Tao (caminho taoísta), 

ou as virtudes em relação à família e sociedade (confucionismo).

A matriz ou tradição bíblica de religião, que se originou na Pales-

tina, é bastante diferente em conteúdo daqueles derivados da Índia e da 

China. Ele abarca o judaísmo, o cristianismo e o islamismo, com todas as 

suas ramificações, e tem como base comum a imagem de Deus apresen-

tada na Bíblia hebraica, buscando a sua adoração ou aliança como cami-

nho de salvação. Essa matriz acredita que existe um ser supremo que é o 

criador e supervisor moral da vida e da história e a mais elevada atividade 

humana é a adoração e obediência a esse Deus, que estabeleceu comuni-

cação com a humanidade por emissários históricos especiais e proféticos, 

como Abraão, Moisés, Jesus e Maomé.

Os elementos comuns dessa tradição são as crenças de que existe 

um ser supremo que é o criador e supervisor moral da vida e da história; 

a mais elevada atividade humana é a adoração e obediência a esse deus; 

existe uma diferença radical entre Deus e os humanos, o criador e a cria-

ção; (... ) a vontade e a natureza de Deus foram decisivamente comunica-

das aos humanos pelas palavras da sagrada escritura; o foco da moralidade 

está na solicitude para com o próximo; e tais verdades encontram-se his-

toricamente incorporadas em uma comunidade religiosa... (Paden, 2001, 

p. 146).

A ressurreição é a crença em uma vida além, do judaísmo, cristia-

nismo e islamismo, que são as religiões mais novas e que se tornaram as 

maiores do mundo, desenvolvidas no Oriente Médio a partir do Êxodo, do 

movimento libertário de Moisés. Elas aprofundaram uma conotação ética 

da busca salvífica, que já vinha fermentando no zoroastrismo e em ou-

tras crenças da Era Axial: de 800 a 200 AEC, vários movimentos proféticos 

surgiram na Índia, China, Irã e Mediterrâneo Oriental. Trata-se de uma fé 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

150 

vinculada à luta histórica pela terra (com a sedentarização deflagrada pela 

agricultura) e à experiência de uma “Força dos Céus” que promete a “terra 

onde corre leite e mel” e faz aliança para justiçar o povo e a pessoa que 

cumpre a sua lei de amor: no dia de sua Ira, Deus virá julgar os vivos e os 

mortos – que terão a sua “carne” pessoal ressuscitada (por isso o costume 

do sepultamento). A “outra vida” julgará então para sempre a relação com 

os outros na sociedade e o engajamento histórico desdobra-se na eterni-

dade.

Os judeus foram aos poucos acreditando na ressurreição, como 

maneira de entender que os seus mártires poderiam esperar, ainda para 

além desta vida, a justiça divina: vale a pena arriscar-se na defesa do povo 

e da sua terra, porque, no “fim dos tempos”, depois do advento da Idade 

Messiânica, Deus ressuscitará espiritualmente os corpos dos mortos para 

um julgamento junto dos vivos (agora, eternamente) em vista de um Ban-

quete Eterno em Jerusalém, uma vida nova em um novo mundo – “novo 

céu e nova terra” – ou, então, para a condenação a vagar no “monturo que 

arde fora da cidade”, a Geena – que traduzimos por inferno! Ainda hoje, 

judeus ortodoxos são enterrados na direção do Nascente, de onde surgirá 

o Messias esperado para os “últimos tempos”. Os cristãos e muçulmanos 

também acreditam mais ou menos assim, com a diferença de que o islã 

discute se a ressurreição para o paraíso há de ser corporal ou somente 

espiritual e o cristianismo nasce pela fé de que Jesus, aquele judeu cruci-

ficado em Jerusalém, já foi o Messias, o governante ungido por Deus para 

inaugurar o seu reinado de justiça e misericórdia, e ele já foi o primeiro a 

ressuscitar dentre os mortos. Não se trata de um cadáver reanimado, nem 

da pura sobrevivência de uma alma, mas da vida nova de uma pessoa que 

se relaciona e é reconhecida quando os discípulos, amando segundo os 

seus ensinamentos, repartem o pão e a vida, como no caminho de Emaús. 



151 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

Essas visões do “outro lado” (a ancestralidade, a reencarnação 

e o nada, a ressurreição, e mesmo a amortalidade esperada pelo movi-

mento transumanista), avivadas nas festas religiosas por símbolos da fé 

no que cada grupo humano considera sagrado no “rio da morte”, e por 

vezes recombinadas segundo a caleidoscópica sensibilidade espiritual con-

temporânea (veja-se o número de católicos reencarnacionistas), procuram 

resolver, cada uma à sua maneira, os problemas do humano diante dos li-

mites da existência, do bem e do mal na vida. De onde viemos e para onde 

vamos? As formas religiosas, com suas variações em torno de mitos, ritos e 

interditos, são passageiras e relativas aos seus contextos culturais, depen-

dem das suas possibilidades e limites. Mas as questões que elas tentam 

responder se mantêm vivas e universais, especialmente a preocupação de 

celebrar e cuidar da vida, de onde brotam renovadas experiências de des-

centramento de si e de arrebatamento do contexto de vida limitador. 

De maneira que as religiões persistem na história humana e, es-

truturalmente, elas fazem referência a alguma divindade transcendente e 

criadora, muitas vezes cercada por um panteão de deidades e espíritos 

guardiães (Lambert, 2011). As tradições religiosas buscam atrair esse po-

der do além em nosso favor, por meio de orações (tipo o êxtase, as medita-

ções, as recitações), que resguardam sempre uma dimensão de magia ou 

encantamento extraordinário. Além disso, as experiências espirituais dos 

fundadores são codificadas em mitologias e histórias sagradas, nas quais as 

novas gerações de crentes serão iniciadas através de ritos ou liturgias, sa-

crifícios e festivais, que pretendem ativar todos os sentidos para um apren-

dizado que inclui a razão, mas está para além dela, pela via da intuição e do 

sentimento profundo. Decorrem daí interditos éticos e costumes, sobre do 

que e como se alimentar, como e com quem fazer sexo ou desenvolver afe-

to, de que maneira olhar e se relacionar com os diferentes e as diferenças 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

152 

culturais – haja vista que a espiritualidade mexe com a cabeça e o coração, 

mas é para animar o corpo todo e suas relações. Por fim, com maior ou 

menor formalidade e institucionalização, há sempre um corpo de ministros 

que organizam a vivência comunitária da tradição religiosa e organizam a 

sua salvaguarda e o seu desenvolvimento.

Reconfiguração e desafios da religiosidade na Aldeia Global contempo-
rânea

De todo modo, o homem religioso antigo organiza e realiza o cos-

mo a partir de um ponto fixo, a hierofania (o sagrado emerge em meio ao 

profano e aponta para o divino, criando um portal de conexão com ele), 

que lhe dá um fecundo poder para fundar a realidade: ele cosmogoniza 

o mundo a partir de pontos de ruptura através dos quais o “mais-que-na-

tural” tenha se manifestado (Hitchcock e Esposito, 2005). O ser humano 

pós-moderno, que vive em um mundo globalizado no qual as correntes 

religiosas viajam e se entrecruzam, assumiu o relativismo da existência e 

contemporaneamente rejeita, quase tanto quanto a pretensão objetivista 

e tecnicista do conhecimento científico moderno, a linguagem metafísica 

das (inter)subjetividades religiosas. 

Rejeita a princípio o movimento de transcendência, de um toque 

divino ou uma essência humana, apostando num existir sem pontos fixos. 

Basta-lhe um conjunto de mapas teóricos para vagar por aí, numa realida-

de fragmentada e construída, no máximo, com a ajuda da ficção. No en-

tanto, esse apego ao real pode ser o começo de uma nova espiritualidade, 

que ainda estamos por circunscrever. Nas sociedades contemporâneas, a 

dimensão religiosa vem por meio de manifestações culturais que trans-

parecem “algo mais” nesse mundo asséptico e cético. Nossa situação é 



153 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

caracterizada pela sensação do irreal e pela procura de um senso novo de 

realidade. Portanto, pela procura de uma nova religiosidade.

Será que a globalização humana e o pluralismo cultural que come-

çamos a vivenciar hoje, resultantes dos modernos meios de locomoção, 

da evolução das comunicações e das novas formas de energia e produção, 

estão nos levando a um novo tempo axial? Emerge entre estudiosos da re-

ligião a hipótese de estarmos entrando em um processo de transformação 

da figura histórica tradicional das religiões. Ganhamos consciência de que 

todos os povos e a terra inteira estamos ligados, de sorte que juntos é que 

devemos encarar nossa comum missão de salvar a vida. Sendo assim, não 

daria para entender que um só povo ou religião ou igreja, um só sexo ou 

raça ou classe sejam a luz do mundo. Os conceitos clássicos das teologias 

e mesmo de muitas das “ciências” que estudam a religião estão meio ca-

ducos.

Entramos em um novo ciclo religioso, em que as religiões migram 

ou circulam rapidamente, são recriadas em miríades de dosséis persona-

lizados e vão-se adaptando aos vitrais das catedrais geoculturais aonde 

chegam. Ao caírem fronteiras religiosas institucionais, uma revolução teo-

cultural se fortalece. A mundialização informacional decreta a morte do 

ciclo mágico-agrícola subjetivista e relativiza a ordem objetivista da tecno-

ciência moderna. Esse processo cultural torna obsoleto o sistema dualista 

de pensamento, antagônico e monológico, nascido com a pré-história, e 

permite o surgimento de um tempo de possível reconciliação dialógica da 

diversidade. Mas essa revolução teocultural agrupa expectativas as mais 

diferentes, às vezes contraditórias, e tal pluralismo e diversidade podem 

transformar o mundo em um paraíso ou em um inferno.

Enquanto a Nova Ordem Mundial estiver sendo moldada, vamos 

presenciar uma mudança espetacular no cenário global da moralidade, 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

154 

ética e religião, uma mudança que ninguém poderia prever há algumas 

décadas, quando todos ainda acreditavam que a secularização estava len-

tamente se espalhando pelo mundo e – ao menos para muitos europeus e 

membros de elites globais – a religião era um sinal de retrocesso. Hoje, a 

religião e a espiritualidade estão associadas ao progresso e à prosperidade 

novamente. Para os pobres, as crenças mais tradicionais que proporcio-

nam uma forte identidade e as novas religiões de fortalecimento, como o 

pentecostalismo, são atraentes; elites e classes médias globais são atraídas 

por mais híbridos de religião e práticas religiosas que enfatizam a psicolo-

gia e o desenvolvimento pessoal (Bakas; Buwalda, 2011, p. 79).

A religiosidade que emerge (O’Brien; Palmer, 2008) é mais de bai-

xo para cima ou, melhor ainda, na direção do mistério que se esconde e 

se manifesta “entre e além”. Cada pessoa é hoje mais capaz de aprender 

e oferecer realimentação. A religião até então tinha a ver só com credos e 

doutrinas, enquanto a religiosidade agora é uma espécie de wiki-teologia, 

pluralista. A mundialização possibilitada pela internet e pela informática 

provoca mudanças na ordem existencial e cultural de todos nós: estamos 

às vésperas de uma era de grande pacifismo e cooperação, pela possibili-

dade do reconhecimento de uma espiritualidade transreligiosa, conjugada 

com o debate científico transdisciplinar – ou então de um confronto mun-

dial sem proporções.

A coexistência equitativa em um mesmo espaço geográfico e tem-

poral de uma diversidade de culturas, de tradições e de religiões, é uma 

verdadeira revolução, enriquecedora, humanizante e única na história hu-

mana. Mas pode ser que nem tanto: há indícios de movimentos profundos 

de busca transreligiosa de espiritualidade, mas, por vezes, o sagrado que 

aparece mais é de novo selvagem, buscado por adesão seletiva, com um 

conteúdo auto-organizado para atender aos interesses emocionais do mo-



155 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

mento ou ainda à busca mágica de prosperidade. Devido à ambiguidade 

dessa virada axial na história das culturas é que precisamos ousar fazer 

ciências da religião e mesmo teologias, em bases mais adequadas. Pois só 

com a admissão de novas lógicas e epistemologias o diálogo intercultural e 

inter-religioso poderá avançar (Aragão, 2022).

A paz na Terra depende, em grande parte, do diálogo entre as re-

ligiões – e, a partir daqueles troncos, tradições ou matrizes comuns, elas 

são quase dez mil nos dias de hoje, sendo muitos os desafios que o mundo 

enfrenta no campo (da falta) do diálogo inter-religioso. Não bastassem os 

conflitos econômicos e políticos, a China e a Coreia do Norte perseguem 

ideologicamente os grupos espirituais tradicionais. O Irã e a Arábia Saudita 

apadrinham a versão de uma religião e perseguem muçulmanos dissiden-

tes, cristãos e baha’is. O Paquistão condena à morte quem os extremistas 

denunciam por blasfêmia, normalmente xiitas, cristãos, hindus e ahmadis. 

Na Síria e Iraque o grupo Estado Islâmico desencadeou ondas de terror 

contra yazidis, cristãos e xiitas, bem como contra os gays e as mulheres. 

Budistas radicais na Birmânia agridem os muçulmanos rohingya. Na Repú-

blica Centro-Africana, milícias cristãs destruíram quase todas as mesquitas 

do país. Na Nigéria, o Boko Haram continua a atacar cristãos e inúmeros 

muçulmanos que se opõem ao grupo. Muçulmanos e judeus continuam se 

confrontando na Palestina. O extremismo político-religioso também ater-

roriza Europa e EUA – e não são apenas os ditos muçulmanos antiociden-

tais que o promovem: grupos que se proclamam cristãos matam médicos 

que defendem os direitos reprodutivos.

No Brasil, as denúncias de discriminação e intolerância religiosa 

aumentam e a maioria dos fatos envolve o povo de santo das religiões afro-

-indígenas-brasileiras, com cultos de imprecações “cristãs” contra os seus 

Terreiros e agressões aos seus símbolos e aos seus membros. O problema 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

156 

é que precisamos superar a associação da diversidade e transformação das 

coisas com o Pecado Original, que teria subvertido uma natureza uniforme 

de um Paraíso estático, para nos alegrarmos com a Bênção Original de uma 

Criação imperfeita, culturalmente diversa e em processo de desenvolvi-

mento. Assim, poderemos entender que aquilo que uma religião descobre 

como inspirado ou revelado é por causa das outras e, também, para todas 

as outras.

Todos somos luz e treva, em comunitária e mística evolução, pelo 

carinho e pela misericórdia que religam, em outros níveis, mesmo os apa-

rentemente contrários. Os tempos nos enviam sinais que exigem abertura 

para novos horizontes, nos quais havemos de erguer altares de respeito 

e veneração. Pois onde menos se esperava, temos agora a possibilidade 

de encontrar a dimensão do absoluto – no próprio âmago da relatividade. 

Porque hoje se pode considerar a complexidade da realidade e da verda-

de, exorcizando o princípio soberano da identidade, acolhendo o paradoxo 

para além do princípio de não-contradição e, sobretudo, servindo o outro 

e incluindo terna e ternariamente o diferente, em outros níveis de vida. 

Estamos às voltas com uma nova configuração da dimensão religiosa da 

vida, em meio a uma formatação nova da compreensão de ciência e de 

conhecimento, que apontam para uma lógica de complexidade, transdisci-

plinar – e transreligiosa.

Nesse sentido, resgatar estudos e estudiosos do passado – sem 

perder de vista o presente que se descortina à nossa frente e o futuro que 

rapidamente se aproxima – pode nos auxiliar a encontrar mais luz para 

essa jornada humana que, devido à sua complexidade, demanda coragem 

para sobrelevar-se acima das tradições religiosas particulares; desassom-

bro para incluir no diálogo a ciência com seus muitos saberes e dizeres; e 

esforço conjunto e continuado na busca de compreensão desse persisten-

te fenômeno histórico, mundial, transcultural e atual das religiões.



157 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

Wilfred Smith: contexto cultural e influências da sua teologia das reli-
giões

Wilfred Smith se apresenta, pois, como um desses eruditos de fé 

e de ciência, de ciência na fé e de fé na ciência. Por volta dos anos 40 

(1940-1945), enquanto atuava como missionário e lecionava História Is-

lâmica e Indiana na Faculdade Cristã de Lahore (Paquistão) ele encontrou 

uma verdadeira diversidade religiosa que, de alguma forma, moldou sua 

compreensão da fé do outro, bem como sua percepção da importância das 

religiões para o diálogo entre os humanos, para a convivência pacífica e 

respeitosa entre todas as pessoas e para a paz entre as nações. 

Após seu retorno para sua terra natal (Canada), num contexto pós 

Segunda Guerra Mundial (1939-1945) de ˝guerra fria˝, de corrida bélica, 

de radicalidades ideológicas, de estímulos a divisões e onde as diferenças 

eram acentuadas, a demonização e a desumanização do outro eram práti-

cas comuns – inclusive no complexo mundo das religiões –, Smith emerge 

como pacificador, como fazedor de pontes e promotor de encontro entre 

os dissemelhantes. 

Para Smith, as religiões tinham um papel fundamental na promo-

ção da paz. Consequentemente, o diálogo entre as religiões se fazia ur-

gente e indispensável. Essa mesma atitude foi seguida por pensadores do 

calibre de Hans Kung quem, no início dos anos 2000, afirmou 

Não haverá paz entre as nações sem paz entre as religiões. Não 

haverá paz entre as religiões sem diálogo entre as religiões. Não haverá 

sobrevivência do nosso planeta sem um ethos (atitude ética) global, sem 

um ethos mundial (Kung, 2005, p. 17).

Como cientista da religião as pesquisas de Smith promoveram o 

entendimento entre as culturas, a compreensão mútua dos fiéis das mui-

tas religiões e o esforço para que cada religião fosse ouvida em sua pró-



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

158 

pria perspetiva. Para ele, era essencial que se pudesse entender como os 

insiders definiam suas tradições religiosas ao invés de supervalorizar as 

opiniões dos outsiders. Na opinião de Smith, o pesquisador externo (na 

maioria das vezes) não conseguir ir além das aparências da religião. Porém, 

o fiel pode generosamente revelar aspectos que de outra maneira não se-

ria acessível.  

Como teólogo cristão não se deixou intimidar ao enfrentar assun-

tos como a multiplicidade religiosa – que via como positiva; a verdade nas 

religiões – que entendia ser parcial em cada uma delas; o conhecimen-

to de Deus – Para ele, nenhuma tradição religiosa detém o conhecimento 

completo e definitivo de Deus; e a salvação – defendia que Deus salva as 

pessoas nos seus caminhos de busca sincera.   

Como historiador, as pesquisas de Smith o levaram a advogar a 

unidade da história religiosa da humanidade. Em Belief and History (1977), 

Faith and Belief: The difference between them (1998) e Pattern of Faith 

Around the World (1998) Smith defende o pluralismo e a igualdade de 

todas as religiões. Ele, semelhantemente aborda a questão da diferença 

entre crença e fé. Para ele, há uma única fé, ainda que muitas crenças; há 

várias percepções de Deus, mas um único Deus. As diferentes religiões - 

historicamente ligadas entre si - são formas de manifestações de fé. Essa, 

a fé, é a verdade de e em todas as religiões. As crenças representam a 

aparência e o exterior da religião. Já a fé é mais profunda e está arraigada 

e entranhada no fiel. Desta forma, duas pessoas podem expressar crenças 

e padrões religiosos diferentes, mas a mesma fé no Transcendente. Fé im-

plica envolvimento do coração. Por conseguinte, o melhor é focar mais no 

estudo da qualidade de fé que uma religião inspira nos fiéis e menos nos 

sistemas religiosos em si mesmos.  



159 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

Em Modern Culture from a Perspective Comparative (1997), Smith 

levanta a questão da busca disciplinada da Verdade, a qual, no decorrer da 

história envolveu as mais diferentes tradições, inclusive religiosas. Mesmo 

que a tradição filosófica tenha se firmado no ideal de objetividade e racio-

nalidade, não podemos esquecer que suas origens estão na tradição grega, 

onde filosofia e religião se misturaram e se confundiam. Além do mais, a 

filosofia também estuda aspectos da existência humana, sendo a religião 

um deles. 

A história humana demonstra que quando a busca pela Verdade é 

reivindicada e assumida por uma única tradição – científica, filosófica ou 

religiosa -, corre-se o risco de cair no fundamentalismo. Esse despreza as 

muitas visões, deprecia cooperação e desumaniza a Verdade ao orientar-se 

na implantação de pensamento único. Desse modo, somente no triálogo 

entre essas tradições tem-se maior possibilidade de encontrar a Verdade 

buscada, mas que a todos ultrapassa. 

Se compreendidas como revelações absolutas da divindade, as Es-

crituras Sagradas das religiões podem se tornar empecilhos à aproximação 

e ao diálogo entre os fiéis humanos das muitas religiões. Por isso, no livro 

What is Scripture? (2000) Smith, respeitosamente advoga a não absolu-

tização dos textos sagrados. Por outro lado, é inegável que – pela forma 

complexo e rica como se instalaram na vida de milhões de fiéis, de maneira 

a neles agirem como força orientadora poderosa - eles foram considerados 

sagrados. Assim sendo e considerando que somos todos humanos, deve-

-se valorizar as Escrituras das mais variadas tradições. Em contrapartida, o 

conhecimento humano hodierno nos faz concebê-las como documentos 

históricos, como fenômenos sociais produzidos em contextos e culturas 

específicas. 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

160 

Para além das perspectivas exclusivista-inclusivista, Smith nos con-

vida a pensar o significa de ˝Escritura˝ na experiencia e na história huma-

na. Assim sendo, como produto humano condicionado pelo espaço-tem-

po-cultura ̋ qualquer escritura – Bhagavad Gita, Bíblia, um Sutra Budista ou 

qualquer outro – e qualquer verso ou termo dentro dela, significa o que de 

fato significa ou significou˝ (SMITH, 2000, p. 89) para aqueles a quem fo-

ram originalmente dirigidas. Desta forma, percebe-se que a discussão em 

torno da ˝Escritura˝ nas múltiplas tradições de fé, revelam mais do huma-

no nos limites das suas apreensões sociais, das suas percepções temporais 

e dos seus condicionamentos culturais, do que da Divindade Misteriosa 

em si mesma a quem todos desejam, buscam, se esforçam para conhecer, 

mas também imaginam e fantasiam que conhecem. Consequentemente, 

torna-se necessário apreciar a beleza criativa e imaginativa do humano - na 

sua relação com o divino - revelada nas escrituras. 

Sem valorizar as diferentes tradições religiosas e seus muitos tex-

tos sagrados, não há como respeitar a fé do outro. Assim sendo, há de se 

rejeitar a lógica binária aristotélica do terceiro excluído que afirma que se 

uma religião é verdadeira, todas as outras são falsas. Consequentemente, 

seria incorreto simpatizar com o inautêntico. Smith vai na direção oposta. 

Em The Faith of Other Men (1972), ele faz uma sofisticada, humilde, reve-

rente, mas provocativa aproximação de outras religiões, tais como Budis-

mo, Cristianismo, Hinduísmo, Islamismo e Judaísmo. Argumenta não ser 

possível entender uma religião sem estudar os fiéis dessas religiões ou sem 

estudar a fé que eles possuem ou por quem são possuídas. 

Em estudo anterior em conjunto com Mircea Eliade e Joseph Ki-

tagawa ele já havia dito que há muito se reconhece que uma fé não pode 

ser adequadamente expressa em palavras, nem mesmo por um homem 

que a mantem com devoção. Para entender o que está em seu coração, o 



161 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

estudante não deve apenas ouvir ou ler o que um crente afirma, mas deve 

conhecer as qualidades da vida do crente que podem se tornar conhecidas 

apenas naquele relacionamento pessoal, de mão dupla, conhecido como 

amizade. Isso é particularmente verdadeiro para a fé religiosa, mas em 

certa medida se aplica a todo o discurso humano. É entender mal o homem 

não reconhecer que o conhecimento de uma pessoa disponível para outra 

pessoa depende basicamente da relação pessoal entre elas. Não posso 

conhecer meu próximo mais do que superficialmente, a menos que o ame 

(Smith; Eliade; Kitagawa, 1959, p. 39). 

Ou seja, a fé do outro somente pode ser conhecida no contexto de 

amor, amizade, companheirismo, mutualidade, respeito, confiança e igual-

dade. Mas, igualmente é preciso levar em consideração que para Smith a 

categoria de amizade-amor é constitutiva da racionalidade. 

Smith interessa-se, anima-se e acredita na possibilidade da cons-

trução de uma comunidade fraterna mundial onde os homens cessem de 

enfatizar suas diferenças, reconheçam que – apesar de crenças discordan-

tes - a fé é, no fundo, a mesma, pois tem o Eterno como objeto comum a 

todas as religiões. Por outro lado, essa comunidade de tão amorosa ul-

trapassaria as categorias religiosa e secular, pois todos são buscadores da 

Verdade que a todos perpassa e ultrapassa. 

Smith amplia sua proposta de construção de uma comunidade 

onde o amor e a racionalidade sejam centrais na busca da Verdade para 

uma jornada em direção ao estabelecimento de uma história religiosa 

mundial e da formulação de uma teologia mundial da religião. Assim é que 

em Towards a World Theology (1981) ele volta a enfatizar que a história 

da humanidade é, de fato, a história da fé do humano e que a história das 

religiões está interconectada. Em outras palavras, sem a integração entre 

história e teologia não é possível compreender adequadamente o humano 

no curso da história. 



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

162 

Essa perspectiva da unidade da história das religiões e da ne-

cessidade de elaboração de uma teologia mundial das religiões não tem 

como objetivo substituir nem as histórias nem as teologias particulares. 

Ao contrário, a finalidade é a de enriquecê-las e fortalece-las nas suas sin-

gularidades. A proposta de Smith tampouco é de fusão sincrética entre os 

elementos de cada teologia particular. Seu projeto é mais complexo, pois 

inclui uma mudança epistemológica que permita o emergir de uma teolo-

gia para toda a humanidade: dialogal, humilde e abrangente o suficiente 

para levar em conta a ciência, as religiões – também aquelas que reconhe-

cem a transcendência, mas não a conceituam como Deus –, as tradições 

que mesmo negando deus, são impulsionadas na busca da Verdade e ou-

tras, cujo foco é o bem-estar da humanidade. Isto significa que o padrão 

epistemológico que guiou a humanidade até aqui, se tornou obsoleto. Por 

conseguinte, nesse tempo em que a ciência e a tecnologia transformaram 

a comunicação, encurtaram as distâncias, mudaram nossa percepção da 

realidade, nos ajudaram a superar a divisão sujeito-objeto, nos auxiliaram 

a entender que o próprio ato de observar modifica o objeto observado e 

nos tornamos conscientes da relevância da integração de nosso próprio 

legado humano-científico-espiritual-intelectual-religioso, se faz urgente e 

necessário outros parâmetros epistemológicos.    

Para Smith, o locus da religião e de uma teologia global das reli-

giões não são os sistemas religiosos ou teológicos, mas o humano - para 

quem a lei e o objetivo da vida são, respectivamente, a mutualidade e a 

comunidade de iguais (Reino de Deus), bem como a inteligibilidade mútua, 

resultante da interação entre os participantes dessa irmandade amorosa 

de buscadores da Verdade-Mistério presente em todos e tudo, mas que a 

tudo e a todos ultrapassa. 



163 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

Nessa etapa do avanço e integração do conhecimento as discipli-

nas não mais são vistas como sobrepostas e antagónicas, mas se unem e se 

fundem (astrofísica, bioética, biofísica, físico-química, geociências, mecâni-

ca quântica, odontopediatria, psicolinguística…) para – de forma inter, mul-

ti e transdisciplinar – melhor compreender e explicar a realidade nos seus 

diferentes níveis de complexidade. Some-se a isso a aceleração da difusão 

do conhecimento para além dos espaços acadêmicos, a qual estimula a ca-

pacidade crítica, amplia a compreensão do mundo, expande a tolerância, 

potencializa a inclusão, promove a preservação do planeta e da paz entre 

todos os povos e nações. Diante disso, as monoteologias das religiões con-

tinuarão a existir, mas, precisarão avançar na construção de uma teologia 

mundial que as inclua e, contudo seja maior do que elas. 

A construção de uma teologia mundial das religiões, conforme 

proposta por Smith, se daria de forma comunitária, trans-religiosa, trans-i-

deológica, trans-científica, trans-revelações e tomaria como fundamento a 

história da religião. Tal teologia seria um saber intuitivo-racional-humani-

zante, pois entenderia que o Mistério revelado nas muitas religiões, inves-

tigado pela ciência, questionado pela filosofia e denunciado pelas ideolo-

gias não se deixa aprisionar nem mesmo por uma teologia que seja trans 

religiosa, trans cultural, trans género, trans científica e trans ideológica. 

Sua maior contribuição seria a humanização do humano na sua abertura 

ao outro (˝o próximo˝), ao totalmente Outro (˝Deus˝, ˝o Divino˝ ˝o Mis-

tério˝, ˝o Nada˝, ˝a Realidade Última˝, ˝o Transcendente˝, ˝a Verdade˝), 

no avanço do conhecimento, na promoção dos Direitos e da dignidade hu-

mana, na proteção do planeta (e da vida) e na promoção da paz – que exige 

articulação, comprometimento, cooperação, diálogo, respeito às diferen-

ças e engajamento organizado.



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

164 

Contribuições da teologia fundamental mundial das religiões de Smith 
para o diálogo

Wilfred Smith estava à frente do seu tempo. Suas pesquisas e escri-

tos deixaram um impacto permanente no estudo da religião. Sua influência 

vai além do campo da Ciência da Religião e da Teologia. Seu pioneirismo 

deixou um legado reconhecido por instituições, pessoas de diferentes re-

ligiões, pessoas com resistência a religiões institucionalizadas e até entre 

pessoas não religiosas. Através dos seus livros e discípulos - vindos das mais 

diferentes áreas do conhecimento – a força do seu pensamento erradia 

ao redor do mundo, contribuindo especialmente – mas não unicamente – 

para o estudo sério e respeitoso de todas as religiões. 

Em meados do século 20, quando havia pouco interesse pelo estu-

do do Islamismo, Smith deu uma significante contribuição para romper as 

visões distorcidas dessa religião no mundo ocidental. Fez isso, ao mapear 

seu desenvolvimento desde a origem até a contemporaneidade; ao descre-

ver os principais pensadores que moldaram e influenciaram o pensamento 

islâmico; ao apresentar a complexidade da sua dinâmica, assim como suas 

diferentes manifestações (piedade pessoal, movimento social, orientações 

politicas); ao expor a tensão existente na construção de um lugar para si, 

tendo de optar entre dois mundos (comunista e/ou ocidental), ambos com 

suas atratividades; e ao estimular estudantes ocidentais a romper precon-

ceitos e estudar o islamismo (Smith, 1946; Smith, 1951; Smith, 1957). 

Smith também colaborou consideravelmente para uma espécie de 

mudança sísmica nos estudos e na compreensão do “orientalismo”. Antes 

dele, predominava uma visão eurocêntrica nos estudos sobre o “oriente”, 

onde normalmente se representava os orientais e suas culturas de forma 

caricaturada como atrasada, bárbara e imoral. O acento estava nas dife-

renças entre ocidente e oriente, com destaque para a superioridade cul-



165 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

tural cristã ocidental. Ele foi um crítico acadêmico da visão reducionista 

e chauvinista dos orientalistas de então, bem como das hermenêuticas 

hegemônicas ocidentais que numa perspectiva colonialista de espoliação 

e exploração interpretavam o não ocidente com suas culturas, histórias, 

línguas, políticas e religiões de maneira errônea e preconceituosa (Smith, 

1956). 

Nesse sentido, a proposta de Smith da construção de uma nova 

teologia, mundial, fundamental e transreligiosa, advém da percepção de 

que a humanidade está (ou caminha para) numa nova etapa no seu proces-

so de evolução. Nessa, devido ao desenvolvimento científico-tecnológico, 

todo o patrimonial cultural, intelectual e espiritual da humanidade (pré-

-moderno, moderno e pós-moderno) está disponível e em processo de in-

tegração. Com isso, as próprias estruturas da consciência humana se veem 

forçadas a se elevarem (Wilber, 2006). Consequentemente, as teologias 

clássicas e particulares das religiões não mais conseguem responder aos 

anseios de uma crescente parcela do homo sapiens sapiens – do humano 

que passou do raciocínio apurado, da interpretação e adaptação ao meio 

para a consciência do saber e de como sua integração é fundamental na 

construção de outros saberes. Assim sendo, somente uma teologia que in-

clua, mas que também transcenda a religião; que abarque a racionalidade 

e o logos, mas igualmente a intuição e o mito; que englobe ciência e filo-

sofia, mas semelhantemente a sabedoria dos povos; que integre oriente e 

ocidente, bem como o sacratu e o profanus. Essa teologia somente pode 

ser construída em comunidade, em humildade dialógica e tendo como 

fundamento “a unidade da história religiosa da humanidade” da qual se 

infere (1) que a história das religiões é única e (2) a igualdade de todas as 

tradições religiosas. Isso não será feito sem tensões. Por conseguinte, uma 

teologia para o mundo contribuirá para:



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

166 

a)	 O diálogo entre as fronteiras do conhecimento. Desse modo 
os códigos, as estruturas e as fronteiras do conhecimento são 
colocadas em xeque e a fragmentação dos saberes rompidos. 
Seu lugar será ocupado pela complexidade, assim como pela 
multi, inter, transdisciplinaridade (Barreto, 2021) e à pela 
transversalidade. Em vista disso, aspectos do conhecer que 
durante séculos ficaram (foram?) isolados ou descartados se-
rão trazidos ao centro, proporcionado uma visão mais ampla 
das realidades. A integração de dimensões como infinito/fi-
nito, profana/sagrada, eterno/transitório, farão surgir novas 
intuições e percepções do Mistério que é a Realidade Última. 

b)	 Provocar uma mudança epistemológica. Suzanne Smith 
(2013) entende que, ao sugerir a amizade como complemen-
to ao estudo sistemático, Smith está propondo uma mudan-
ça de paradigma epistemológico. Ou seja, o software cultural 
que criou parâmetros, valores e que, por séculos, formou cos-
movisões já não se mostra adequado para essa etapa em que 
se encontra a humanidade. É preciso substituí-lo por outro 
software que possibilite pessoas de diferentes culturas, ciên-
cias e religiões (ou mesmo sem religiões) se autodefinam, se 
ouçam mutuamente e se questionem de forma inteligente e 
respeitosa. A ideia de Smith é que o diálogo seja transforma-
tivo. Isto é, no processo de escuta mútua, cada participante 
aprende, se transforma e expande a sua consciência e com-
preensão ao ouvir o outro. Com isso, modifica sua própria 
autodefinição do que é ser budista, cristão, Muçulmano Hare 
Krishna ou cientista. Essa estrutura relacional de alteridade 
pretende abranger o julgamento empático e o distanciamen-



167 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

to crítico em relação à alteridade religiosa. Com isso, os parti-
cipantes dessa comunidade amorosa de aprendizes poderão 
corrigir uns aos outros sem a necessidade de demolir suas 
crenças.    

c)	 Construir uma hermenêutica universal. Os textos sagrados 
particulares continuarão a serem lidos e interpretados, ainda 
que de maneira aberta, interreligiosa e com auxílio de meto-
dologia que inclua os elementos da linguística, da lógica, da 
história, mas que também leve a sério os aspectos etimoló-
gicos, teleológicos, existenciais e subjetivos do humano. Essa 
seria uma hermenêutica nos moldes propostos por Friedrich 
Schleiermacher no início do século 19, que priorizava uma 
compreensão geral do texto para além do seu sentido teológi-
co, pois igualmente incluía a posição do intérprete, seus con-
dicionamentos, a dialética e o método comparativo (Schleier-
macher, 2005 e 2006).

Como se pode observar, a jornada rumo à construção de uma teo-

logia fundamental mundial das religiões é longa e continua em aberto. Os 

desafios são muitos, assim como as complexidades e tensões. No entanto, 

entendemos que vale a pena prosseguir no sonho de uma humanidade que 

se reconheça como humana, que se una em torno de um projeto comum 

– adorar e buscar o divino – e que se esforce na busca de entendimento e 

respeito mútuos. A tradição científico-filosófica – cética e racionalista – é 

companheira indispensável das tradições religiosas nessa peregrinação de 

construção de um caminho em movimento crítico-dialógico de defesa do 

planeta, da vida. da justiça e da paz entre e para todos os homens e mulhe-

res em todos os lugares.



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

168 

Conclusão: do diálogo ao triálogo, do religioso ao transreligioso

Os primeiros encontros e movimentos de diálogo entre religiões e 

convicções espirituais surgiram pela descoberta de que a humanidade de-

senvolveu, conforme as linguagens das suas culturas, variações históricas 

na busca pelo sagrado: a adoração a Deus, a autolibertação e descentra-

mento de si ou a harmonia com a natureza e a sociedade. As questões co-

locadas pela diversidade e dinamicidade das experiências espirituais para a 

compreensão do fato religioso e as teologias das religiões estão encontran-

do no conceito de transreligiosidade um polo de atração. 

Foi antevisto que o diálogo interdisciplinar em favor de uma ciên-

cia mais integral na academia acabaria suscitando abordagens transdisci-

plinares: analogamente, prevemos que os encontros e diálogos inter-re-

ligiosos em vista de uma mística mais íntegra acabará levando a atitudes 

transreligiosas. A espiritualidade transreligiosa não se refere a uma religião 

genérica e superficial, que pudesse pairar no ar dos valores, sem inserção 

comunitária e sem assumir nenhuma vestimenta cultural. Trata-se de ter 

um rosto próprio e corpo cultural concreto, mas desenvolvendo místicas 

que vão além da própria referência teológica de crenças e ritos, rumo a 

uma dimensão maior e aberta, de experiência espiritual comum entre e 

além das religiões, incluindo as vivências pós e não-religiosas. 

A situação de pluralidade provoca debates e confrontos inter-re-

ligiosos, buscas de orações e engajamentos comuns, que acabam, assim, 

despertando místicas transreligiosas. O transreligioso assegura a tradução 

de uma tradição espiritual para várias outras, decifrando o significado que 

as une, embora igualmente as ultrapasse. A transreligiosidade, por seu 

turno, enquanto reflexão sobre esse movimento cultural e espiritual, de-

senvolve-se a partir da transdisciplinaridade, que é uma modelização de 



169 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

sistemas complexos de pensamento, apoiada em uma metodologia que 

comporta a compreensão de níveis de realidade e percepção e os integra 

pela lógica do Terceiro Incluído. 

Enquanto modo para organizar os estudos de religião, ela se des-

dobra em uma atitude transcultural e uma mística transreligiosa. Em um 

mesmo nível de realidade, religiões diferentes seriam possivelmente an-

tagônicas e excludentes, mas se considerarmos outros níveis, surge um 

“Terceiro” que, incluído, as pode reconciliar. Trata-se da base antropológi-

ca que constitui a todos e exige uma hospitalidade e comunhão ética, ou 

da altitude mística para cujo silêncio e sonho comum colaboram os sons 

diferentes de todas as tradições espirituais.

Na linha do sonhado por Wilfred Smith, pensamos que é preciso 

passar do terceiro ausente ao terceiro incluído, do “diá-logo” ao “triá-logo”, 

e ultrapassar uma visão identitarista do religioso por uma visão relacional 

do transreligioso. Outra forma de racionalidade intercultural (Wunenbur-

ger, 2019) convida-nos a restituir em qualquer situação de comparação 

um ponto de vista mediador de um terceiro intérprete, que pode superar 

a posição horizontal e frontal da distância e dar lugar a uma inteligência 

superior, deslocando cada um dos pontos de vista e permitindo estabele-

cer relações e convivência em meio às controvérsias. Desenvolvendo uma 

teologia fundamental das religiões do mundo, como sonhou Wilfred Smith, 

poderemos avançar do diálogo ao triálogo, do religioso ao transreligioso, e 

alcançar a lógica ternária do teólogo como hermeneuta. 

REFERÊNCIAS

ARAGAO, G. Do universo ao pluriverso, do religioso ao transreligioso. In: 
RIBEIRO, C. Princípio pluralista e decolonialidade. São Paulo: Recriar, 2022, 
p. 63-86.



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

170 

ARAGÃO, G.; SILVA, J. Deus transcente seu próprio nome: Paul Tillich e o 
descortinar de novas fronteiras hermenêuticas. Paralellus, Recife, v. 12, n. 
29, jan./abr. 2021, p. 049-063.

ASLAN, R. Deus: uma história humana. Rio de Janeiro: Zahar, 2018.

BAKAS, A.;BUWALDA, M. O futuro de Deus. São Paulo: A Girafa, 2011.

BARRETO, M. Humanidades e ciências. Campinas: Unicamp, 2021. 

BOBSIN, O. Prefácio à edição brasileira de O Sentido e o Fim da Religião de 
Wilfred Cantwell Smith. Protestantismo em Revista – Revista Eletrônica do 
Núcleo de Estudos e Pesquisas do Protestantismo (NEPP), Escola Superior 
de Teologia, São Leopoldo, Rio Grande do Sul, vo1. 12, p. 126-128 Jan.-
Abr., 2007. 

CRACKNELL, K. Wilfred Cantwell Smith: A reader. Oxford, Inglaterra:     
Oneworld, 2001. 

HUSSAIN, S. (2019). Wilfred Cantwell Smith, a Hermeneutic of Humanity, 
and the Islamic State in Pakistan. Toronto Journal of  Theology, v. 35. Issue 
1, p. 78-82, Spring, 2019.  

HITCHCOCK, S.; ESPOSITO, J. História das religiões. São Paulo:
Editora Abril, 2005.

KUNG, H. Religiões no mundo: Em busca dos pontos comuns. Coimbra: 
Editorial Multinova, 2005

LAMBERT, Y. O nascimento das religiões. São Paulo: Loyola, 2011.

SOUZA, M. Teologia das e para além das religiões. São Paulo: Associação 
de Ensino Metodista Livre, 2015.

O’BRIEN, J.; PALMER, M. O atlas das religiões. São Paulo: Publifolha, 2008.
PADEN, W. Interpretando o sagrado. São Paulo: Paulinas, 2001.



171 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

ROSA, J. Grande Sertão: Veredas. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

SCHLEIERMACHER, F. Hermenêutica e crítica. Tradução de Aloísio Ruedell. 
Ijuí: Editora Universitária Unijuí, 2005. 

SCHLEIERMACHER, F. Hermenêutica: Arte e técnica da interpretação. 5ª. 
Ed. Tradução de Celso Reni Braida. Bragança Paulista: Editora Universitária 
São Francisco, 2006. 

SMITH, S. Wilfred Cantwell Smith: Love, science and the study of religion. 
Journal of the American Academy of Religion, Volume 81, Issue 3, 
September, p. 757–790, 2013.

SMITH, W. The Modern Islam in India. London, Victor Gollancz Ltd, 1946.
     
SMITH, W. Pakistan as an Islamic State. Lahore, Paquistão: Ashraf, 1951.  
   
SMITH, W. The place of Oriental Studies in a Western University. Diogenes, 
Colgate University, 16, winter, p. 104-111, 1956.  
    
SMITH, W. Islam in Modern History. Princeton, EUA: Princeton University 
Press, 1959.     

SMITH, W; ELIADE, Mircea e KITAGAWA, Joseph M. Comparative religion: 
Whither – and why, the history of religions: Ensays in methodology 
Chicago, EUA: University of Chicago Press, 1959.     

SMITH, W. Mankind’s religious divided history approaches self-
consciousness. Harvard Divinity Bulletin, Harvard University, 29, p. 81-
102, 1966.   

SMITH, W. The Faith of Other Men. Nova York, EUA: Harper and Row, 
Publishers, 1972.    

SMITH, W. Belief and History (Richard lectures for 1974-75).  Virginia, EUA: 
University Press of Virginia, 1977.   



GILBRAZ ARAGÃO   |   MARUILSON SOUZA

172 

SMITH, W. Towards a world theology: Fait and the comparative history of 
religion. Londres, Inglaterra: Macmillan, 1981. 

SMITH, W. Faith and Belief: The difference between them.  Oxford, 
Ingalterra: Oneworld Publications, 1998.    

SMITH, W. Patterns of Faith around the world. Oxford, Ingalterra: 
Oneworld Publications, 1998.    

SMITH, W. Modern culture from a comparative perspective. Nova York, 
EUA: State University of New York Press, 1997. 

SMITH, W. What is Scripture? A comparative approach. Minneapolis, EUA: 
Fortress Press, 2000. 

SMITH, W. O sentido de o fim da religião. São Leopoldo: Editora Sinodal, 
2007. 

SOUZA, M. Teologia da e para além das religiões. São Paulo: Associação 
de Ensino Metodista Livre, 2015. 

WILBER, K. Espiritualidade integral: Uma nova função para a religião neste 
início de milênio. São Paulo: Aleph, 2006. 

Wunenburger, J. Paradigmes epistemologiques et hermeneutiques de 
l’interreligieux. In: COURAU, T. Le dialogue des rationalités culturelles et 
religieuses. Paris: Les Éditions du Cerf, 2019, p. 697-707.



173 

	 POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIÕES DO MUNDO

Ações Socioambientais



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

174 

EXU-MULHER: OS ACHADOS DE UMA PESQUISA 
QUE VIROU LIVRO PREMIADO E FOI CAMPEÃ 
DO CARNAVAL PAULISTANO

Claudia Alexandre

Introdução

A tese sobre o feminino do orixá Exu1 foi considerada a melhor 

pesquisa do programa de Ciência da Religião da Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo (PUC-SP) do ano de 2021 e indicada para o Prêmio 

Soter de Teses de 2022, ficando em segundo lugar entre os trabalhados 

finalistas. Em 2023, a editora Fundamentos de Axé/Aruanda, a mesma que 

publicou o livro da dissertação Orixás no Terreiro Sagrado do Samba – Exu 

e Ogum no Candomblé da Vai-Vai (2021),  publicou a nova pesquisa.  

Sob o título Exu-Mulher e o Matriarcado Nagô – sobre masculini-

zação, demonização e tensões de gênero na formação dos candomblés, o 

livro foi lançado na Feira Literária Internacional de Paraty, Flip 2023.  Foi 

a editora que tomou a iniciativa de inscrever a obra no edital da primeira 

edição do Prêmio Jabuti Acadêmico 2024. Foram 1.953 obras inscritas, em 

29 categorias, sendo que Exu-Mulher foi finalista, concorrendo com outras 

1 A tese foi defendida sob o título “Exu feminino e o matriarcado nagô – indagações sobre 
o princípio feminino de Exu na tradição dos candomblés yorubá-nagô e a emancipação das 
Exu de Saia” (PUC-SP), em 12 de novembro de 2021.



175 

EXU-MULHER

quatro obras na categoria Ciências da Religião e Teologia. Resultado: Exu-

-Mulher foi conquistou o principal prêmio acadêmico da literatura brasilei-

ra, logo na primeira edição. 

Em maio daquele mesmo ano, a obra encantou o carnavalesco 

Rodrigo Meiners que pediu autorização para transformá-la no enredo da 

Escola de Samba Pérola Negra, aspirante ao Grupo 1 da  Liga-SP, a elite do 

carnaval paulistano. Foi com o enredo Exu-Mulher que a escola desfilou 

e conquistou o título de campeão do carnaval 2025. Exu-Mulher venceu 

novamente.

O presente artigo pretende abordar sobre os desdobramentos e 

desafios de uma pesquisa acadêmica, que rompeu os limites dos reposi-

tórios da universidade e se espraiou pela sociedade, propondo não ape-

nas novas epistemologias para o campo de estudo da Ciência da Religião, 

como outras formas de compreensão sobre temas do povo negro que são 

atravessados pela complexidade do processo histórico brasileiro,  onde se 

inserem questões urgentes como relações étnico-raciais, racismo, racismo 

religioso, intolerância e violência religiosa. 

Os desdobramentos da pesquisa mostram como a revisão crítica 

sobre a construção de uma divindade central para as tradições de matrizes 

africanas, o orixá Exu, conseguiu apontar outras consequências do proces-

so escravista, mostrando como este se apoiou na construção de narrativas 

hegemônicas, para atingir deliberadamente a visão de mundo (ou cosmo-

percepção) de povos africanos e seus descendentes na diáspora negra. 

O levantamento dos registros que se espalharam pelo ocidente, 

especialmente entre os séculos XVI-XIX,  comprova que missionários ju-

deus e cristãos, exploradores e viajantes europeus, que estiveram em paí-

ses da África Ocidental do povo yorubá – Nigéria, Benin (antigo Reino do 

Daomé), Gana, entre outros - distorceram, subalternizaram e demonizaram 



CLAUDIA ALEXANDRE

176 

vivências negro-africanas, onde a vida só teria sentido como parte do todo, 

enquanto  homens, mulheres, natureza e deuses estivessem diretamente 

ligados.  Foram as primeiras visões de estrangeiros, ao se depararem com 

rituais, danças e costumes do grupo yorubá que traduziram as experiên-

cias destes povos como bárbaras, primitivas e como coisa de um povo sem 

alma. 

Assim, observamos que no centro dessas distorções a figura que 

mais se destacou foi exatamente de Exu (Eshu, Legba, Elegbara) traduzido 

como uma espécie de diabo cristão. Na cosmogonia yorubá, Exu seria um 

princípio dinâmico, criado pelo Supremo Olodumaré, contendo os princí-

pios masculino e feminino, com o poder de distribuí-los igualmente entre 

os seres viventes. Na concepção autóctone, Exu seria uma das mais pode-

rosas e indispensáveis divindades, por essa razão recebendo oferendas e 

rituais em várias partes da iorubalândia, como uma espécie de culto obri-

gatório, dada a importância que ele possui sobre a prosperidade, fecun-

didade, fertilidades, sexualidade e  procriação, além de ter domínio sobre 

o movimento e a comunicação entre os seres viventes, de acordo com o 

sistema de crença. Por essa razão, ao ser demonizado se transformou em 

um elemento demonizante de homens e mulheres negras nas Américas, 

particularmente no Brasil, onde se organizaram os candomblés.

Os primeiros candomblés, que se tem registro, foram fundados na 

região nordeste do Brasil, nos estados da Bahia e Pernambuco. A pesquisa 

se ocupou da formação dos terreiros por meio da organização de mulheres 

africanas, na cidade de Salvador e Recôncavo baiano, onde a partir de 1820 

surge o extinto Candomblé da Barroquinha (Ilê Axé Airá Intilê), a primeira 

formação de um tipo de culto coletivo às divindades do grupo yorubá-oyó. 

Em seguida aparecem:  Terreiro do Alaketu, Casa Branca do Engenho Velho 

(Ilê Iyá Nassô Oká), Terreiro do Gantois e Ilê Opó Afonjá, todos estes re-



177 

EXU-MULHER

gistrados e tombados como patrimônio cultural imaterial. Essas organiza-

ções tinham em comum a liderança de mulheres africanas, que fundaram 

e comandaram um sistema que além de construir redes de solidariedade 

e sociabilidade no período escravista, também recuperou os sistemas ma-

triarcais africanos de organização social. Até os dias atuais, todos esses ter-

reiros mantêm o que a pesquisa intitulou de matriarcado nagô.

Neste contexto o estudo  aborda sobre masculinização, demo-

nização e tensões de gênero na formação dos candomblés yorubá-nagô 

(Alexandre, 2023) na Bahia, demonstrando que, entre as consequências 

dessas alterações, é possível problematizar sobre um ocultamento ou si-

lenciamento em relação às representações de gênero do próprio orixá, 

pois, no sistema religioso afro-brasileiro, foi inserido exclusivamente como 

uma divindade fálica, portanto masculinizado.

Entre os achados da pesquisa podemos evidenciar: (1) a constru-

ção autóctone do orixá Exu e a cosmologia das antigas sociedades yorubá, 

com cultos a representações de celebração da vida, por meio de esculturas 

em montículos de terra, ornados com símbolos de órgãos genitais mascu-

linos e femininos, denunciando a ideia de que aquele elemento dinâmico 

não estava retido em concepções de gênero; (2) o conjunto de narrativas 

de estrangeiros que estruturaram a imagem de Exu como um diabo cris-

tão, desconstruindo os valores e a representação da paridade de sexos da 

divindade; (3) a estatuária em pares registrada a partir do século XIX e en-

contrada em reservas de museus e acervos de colecionadores, onde estão 

demarcadas as anatomias masculina e feminina, com características cor-

respondentes aos mitos e narrativas do orixá e seus símbolos como pen-

teado fálico, búzios, apito, cabaças, sendo que Ele possui um ogó (cetro em 

forma de pênis) e Ela seios e vulva bem demarcados, ambos com os órgãos 

genitais, muitas vezes desproporcionais; e ainda a literatura dos primeiros 



CLAUDIA ALEXANDRE

178 

estudos afro-brasileiros, que embora não se ocupassem do tema, fizeram 

citações e registros que fornecem indícios da presença de representações 

femininas de Exu ou de Exu-Mulher.

Por que abordar Exu e o feminino?

O estudo não quis impor uma ideia de gênero para as divindades 

do panteão negro-africano, que são representações da dimensão espiritual 

do sistema de crença yorubá-oyó, associados a possibilidade da natureza e 

seus elementos – água, terra, fogo e ar - se manifestarem, assim como os 

antepassados e ancestrais, de se comunicar com os seres humanos.

Cada um destes elementos e as manifestações da natureza se sus-

tentaria em cada ser, por meio de arquétipos, dando-lhes personalidades 

particulares, através do processo de iniciação em comunidades de terreiro.  

Assim Exu, seria a representação e a restituição da energia vital; Ogum, 

dos metais e da tecnologia; Xangô, o trovão, da justiça; Oxóssi, das caças, 

o conhecimento; Obaluayê, rei da terra, a saúde e as doenças;  Yemanjá, a 

mãe de todas as cabeças, das àguas dos rios2; Nanã, os pântanos, a vida e a 

morte; Yansã, os raios e tempestades, a guerreira; Oxum, das águas doces, 

prosperidade e fertilidade; e Oxalá, pai de todos os orixás, a sabedoria etc. 

Acredita-se que Exu fora criado por Olodumaré como uma espécie 

de guardião dos princípios masculino-feminino, sendo muitas vezes idea-

lizado anatomicamente com ambos os sexos. Suas representações simbó-

licas em casas, festivais e lugares de culto ainda são feitas por meio de 

figuras, sempre em pares, masculino e feminino, que reafirmam a lógica 

feminino-masculino, rompida e distorcida a partir de narrativas e do pen-

2 No Brasil Yemanjá se tornou a dona dos mares.



179 

EXU-MULHER

samento patriarcal, e dos primeiros registros (Verger, 1999. p. 41-80) sobre 

existências no continente da África.

A visão de mundo dos povos afro-atlânticos da região da ioru-

balândia seguia o princípio da complementariedade e da inseparabilidade 

das coisas. A socióloga nigeriana, Oyeronké Oyewumí denuncia uma “gen-

rificação” nas narrativas sobre a religião em África, afirmando que relações 

de gênero  eram inexistentes nas sociedades africanas pré-coloniais, que 

se baseavam tão somente pela senioridade. Oyewumí faz uma importante 

discussão sobre a “cristianização” dos orixás: 

Um resultado da cristianização da sociedade iorubá foi a introdu-
ção de noções de gênero na esfera religiosa, inclusive no sistema 
religioso autóctone. Na religião tradicional iorubá, as distinções 
anassexuais3 não tiveram nenhum papel, seja no mundo dos 
humanos ou no das divindades. Como outras religiões africanas, 
a religião iorubá tinha três pilares. Primeiro, havia Olodumarê 
(Deus – o Ser Supremo). Olodumarê não tinha uma identidade de 
gênero e é duvidoso que ela-ele tenha sido percebida ou percebi-
do como um ser humano antes do advento do cristianismo e do 
islamismo na Iorubalândia. Segundo, os orixás (divindades) eram 
manifestações dos atributos do Ser Supremo e eram considera-
dos seus mensageiros para os humanos. Eles eram o foco mais 
óbvio da adoração iorubá. Embora houvesse orixás anamachos 
e anafêmeas, como em outras instituições, essa distinção tinha 
consequências; portanto, é melhor descrita como uma distinção 
sem diferença. [...] Terceiro, havia os ancestrais, machos e fêmeas, 
venerados por membros de cada linhagem e reconhecidos como 
consagrados no festival dos Egungún mascarados: um culto à ve-
neração de ancestrais (Oyewumí, 2021, p. 210).

3 “Uso o conceito os conceitos de ‘sexo’ e ‘gênero’ como sinônimos. Com relação à socieda-
de iorubá no período pré-colonial, entretanto, cunhei os termos ‘sexo anatômico’, ‘macho 
anatômico’ e ‘fêmea anatômica’ para enfatizar a atitude não generificada na relação entre 
corpo humano e os papéis sociais, posições e hierarquias. Em alguns lugares, encurtei esses 
termos para ‘anassexo’, ‘anamacho’ e ‘anafêmea’” (Oyewumí, 2021, p. 204).



CLAUDIA ALEXANDRE

180 

Os estudos de Oyewumí abordam sobre a construção de um sen-

tido africano para os discursos ocidentais de gênero, mostrando que após 

a invasão patriarcal em África houve “cristianização e masculinização” dos 

orixás, incluindo o controverso e ambíguo Exu.  Para a autora, seria impos-

sível minimizar o impacto das missões cristãs na iorubalândia, que entre 

outras alterações, introduziu as noções de gênero na esfera religiosa tradi-

cional.  “A introdução do cristianismo, que é androcêntrico, foi outro fator 

no processo de estabelecer a dominação masculina na sociedade iorubá. 

As missões cristãs na África foram corretamente descritas como servas da 

colonização” (2021, p. 204). “Além disso, um censo dos orixás para deter-

minar sua composição sexual é impossível, uma vez que o número total 

de orixás é desconhecido e ainda está em expansão... nem todos os orixás 

foram pensados em termos de gênero” (Oyewumí, 2021, p. 210). A expli-

cação é a de que alguns orixás foram reconhecidos como masculinos em 

algumas localidades e femininos em outras.

Assim observamos indícios de alterações no papel de Exu na cons-

tituição do corpo das tradições orais dos candomblés, que passam a se 

organizar no Brasil, a partir do século XVI. Entre elas está a rejeição à sua 

constituição autóctone. Exu ao ser demonizado lugar central de importân-

cia no sistema, embora não seja afastado dele. As primeiras sacerdotisas 

passam a tratá-lo com discriminação em relação aos outros orixás, pelo 

menos publicamente. Há uma concordância de que ele é um elemento 

perigoso, inflexível e traiçoeiro, que deve ser afastado ou “despachado”, 

para que não cause confusão durante cerimônias. Ao mesmo tempo, em 

que são impostas regras de tolerância ao seu culto, que inclui a proibição 

de mulheres em rituais de evocação e da iniciação de pessoas como filhas/

filhos de Exu, além da troca de “cabeças” ou seja, um filho de Exu teria 

que ser iniciado por outro orixá, comumente, Ogum ou Yemanjá. Mesmo 



181 

EXU-MULHER

assim, sacerdotes ou sacerdotisas que se atrevesse a iniciar uma pessoa 

para este orixá era desqualificado, por possivelmente estar condenando o 

iniciado à loucura e desgraças.

Exu masculinizado e o matriarcado negro

A ideia de um Exu masculinizado e demonizado difere da sua cons-

tituição africana.  Na cosmopercepção negro-africana dos povos e descen-

dentes que cultuam orixás vale a ordem do Supremo Olodumaré descrita 

em um dos odù4 sobre o poder feminino: “o homem não poderá fazer nada 

sozinho na ausência da mulher”.5 É uma sociedade que nunca deixou de 

valorizar a presença da mulher em toda a sua função geradora e dos cuida-

dos com os bens simbólicos e materiais dos grupos. “Ajoelhem-se para as 

mulheres/ a mulher nos colocou no mundo, nós somos seres humanos/ a 

mulher é a inteligência da Terra...” (Beniste, 2014, p. 60-63). 

Por esse motivo, Exu, criado com os poderes sobre os princípios 

feminino e masculino de todos os seres viventes, teria em suas estatutárias 

as representações de pares com figuras inseparáveis. São estatuetas que 

não se popularizaram na formação dos candomblés da Bahia, no final do 

século XIX, mas sempre fizeram parte da tradição yorubá-oyó; são expos-

tas em museus e acervos de colecionadores pelo mundo e, recentemente, 

4 Os odú são signos do sistema de conhecimento Ifá, representam o corpo de relatos co-
nectados com o culto de uma divindade denominada Orunmilá e são tidos como forma de 
resposta concedida pelo oráculo aos sacerdotes e sacerdotisas. É o modo sistemático de 
constituição da filosofia religiosa do povo yorubá.
5 Faz parte do odú Osá Mejí, que revela a conversa entre Olodumaré e Odú Logboje (a mu-
lher primordial), quando entrega os poderes a ela. “Ela recebe o poder da fertilidade para 
a sustentação do mundo recém-criado. Recebe os títulos de Iyá nlá – a grande mãe – e Iyá 
on – a mãe de todos. Olodumarê lhe entrega uma cabaça, simbolizando o mundo contendo 
o poder dos pássaros, eléiye”. 



CLAUDIA ALEXANDRE

182 

começam a ser vistas no Brasil. Sabe-se que os primeiros viajantes que 

chegaram à África Ocidental tiveram contato e chegaram a fazer alguns 

registros deturpados sobre as figuras femininas de Exu-Legba, mas fizeram 

um esforço deliberado para ocultá-las ou ainda deram ênfase de maneira 

a inferioriza-las, quando presenciavam cerimônias, com oferendas a essas 

divindades ou em que mulheres eram vistas participando como sacerdo-

tisas.

O teólogo Richard Burton, quando esteve, em 1864, em Ouidah, 

descrevendo Legba como um “espetáculo medonho”, confirma ter sabido 

que a divindade não era apenas masculina: 

Legba é dos dois sexos, mas raramente pertence ao feminino. Des-
se último vi poucos e são ainda mais horríveis que o masculino. 
Os seios projetando-se como metades de salsichas alemãs e o res-
to guarda a mesma proporção. Nesse ponto Legba diferencia-se 
do clássico Pã e do deus Lampsacan, mas a ideia implicada é a 
mesma. [...] A adoração particular de Legba consiste em limpar 
sua coisa característica, nela esfregando azeite-de-dendê (Burton, 
1893, p. 195).

Esse é um exemplo de como a figura feminina foi sendo delibera-

damente apagada dos registros, até sumir totalmente das narrativas dos 

viajantes ocidentais. Nota-se, também, que a representação dos órgãos 

genitais causava estranheza e rejeição aos visitantes, quando ele descreve 

a proporção do “resto” ou como era a limpeza da “sua coisa característica”, 

omitindo a vagina e o pênis representados na figura. 

Entre o povo fon há também representações de Legba com atribu-

tos femininos. 

Nos casos em que ele aparece como mulher, sua genitália as-
sume dimensões desproporcionais, como acontece com o falo 
de sua versão masculina. Maupoil afirmou ter encontrado “Le-
gbas fêmeas” apenas ao redor de Porto Novo (Benin), onde seus 



183 

EXU-MULHER

detratores europeus fazem questão de fotografá-las muito de 
perto, para melhor criar futuros escândalos (2017, p. 102, nota 
87). Wande Abimbola apontou que, em alguns mitos, é a mulher 
de Exu, chamada de Agberu, quem tem a obrigação de coletar os 
sacrifícios e os entregar ao marido (Silva, 2022, p. 144).

Desde o início da diáspora africana para o Brasil, principalmente 

com a chegada dos negros da Costa da Mina, os sudaneses ou yorubas, 

a imposição patriarcal-colonial sobre os escravizados, aliada ao poder da 

Igreja, causou tensões para a resistência pelo sagrado, em especial das mu-

lheres negras. Por outro lado, nada desafiou mais a hegemonia patriarcal 

e o domínio católico do que as práticas rituais negras e as redes de socia-

bilidades onde as mulheres foram, reconhecidamente, as protagonistas.

As primeiras mulheres de terreiro já eram vistas, pela sua condição 

social, como mercadorias, cujos comportamentos de liderança e atitudes 

dentro do grupo eram percebidos como ameaçadores. Despidas de femi-

nilidade foram as primeiras a conquistar suas cartas de alforria e sustentar, 

durante o sistema escravista e no pós-abolição, um regime econômico de 

trocas de bens e serviços pelas ruas das cidades, experimentadas anterior-

mente na condição de escrava de ganho. 

A rua, domínio de Exu, também era lugar de trocas e negociações 
importantes para a manutenção da continuidade dos candomblés 
e da relação com os patronos e protetores da cultura tradicional 
africana. As negras mais bem-sucedidas em suas atividades eram 
as ganhadeiras, mulheres do tabuleiro, das curas, patrocinadas em 
nome de seus donos, mas também as libertas, geralmente ligadas 
a uma irmandade negra (Alexandre, 2023, p. 364).

O mercado, a cozinha, a senzala, o cuidado, a magia e os tabuleiros 

fizeram de muitas delas um esteio para a formação das irmandades negras, 

dos ajuntamentos e dos candomblés, como redes potentes de sociabilida-



CLAUDIA ALEXANDRE

184 

de, solidariedade e cumplicidade. Não à toa, as primeiras casas de cultos 

foram fundadas por elas. Mulheres negras de terreiro, a começar pelas 

africanas, ajudaram a elaborar os mais complexos códigos que fundam as 

tradições angola-congo e nagô (ketu, jejê, ijexá, fon e tedô) na Bahia.

Porém, nos espaços de terreiro e nos candomblés por elas lide-

rados, havia um problema, que as estigmatizava para toda a sociedade: 

Exu-demônio. A divindade indispensável teve de ser a todo momento 

negociada, dentro e fora do terreiro, pois Exu, ao ser demonizado, tam-

bém era demonizante. Por essa razão, convencionaram que ele era um 

elemento autônomo, a ser amansado, e deveria ser despachado, sempre 

antes das cerimônias, para não causar problemas, desordem ou mortes 

antecipadas. Caso aparecesse um filho de santo que fosse filho de Exu, era 

imediatamente transformado em filho de outro orixá, geralmente Ogum, o 

dono dos metais ou Yemanjá, a grande mãe do Rio Ogun, que no Brasil se 

tornou mãe dos oceanos e mares. Além disso, havia uma preocupação com 

a reputação, pois a iniciação para Exu, por muito tempo, desqualificava o 

iniciador. 

Foi a antropóloga estadunidense Ruth Landes (1908-1991) que 

pela primeira vez registrou o protagonismo de mulheres negras nos terrei-

ros da Bahia. Sua pesquisa na cidade de Salvador entre 1938-1939, resul-

tou em uma bem elaborada etnografia sobre os terreiros fundantes: Casa 

Branca do Engenho Velho, Terreiro do Ganois e o Opó Afonjá. A partir de 

suas andanças e conversas com “informantes” ela definiu um matriarca-

do negro nos candomblés do Brasil. Ela observou que havia um tipo de 

liderança feminina empenhada com suas estratégias, em busca constante 

por um tempo “[...] triturado ou esgarçado pelo processo colonial e pelo 

racismo, por meio do massacre físico, da repressão e do genocídio, concei-

to que inclui a tendência de destruir ou apagar os referenciais da matriz 

cultural de um povo”. (1967, p. 54).  



185 

EXU-MULHER

Landes pela primeira vez lançou luz na presença de uma maioria 

de sacerdotisas nos candomblés e na relação entre elas e sacerdotes ho-

mossexuais. Landes acabou assim por registrar uma disputa local que en-

volveu gênero, orientação sexual, raça, classe e religião.  Esses achados de 

Landes contrariaram antropólogos como o francês Roger Bastide e o inglês 

Donald Pierson, além do brasileiro Arthur Ramos: 

[...] é lamentável que algumas dessas conclusões, como por exem-
plo, do matriarcado negro e controle da religião pelas mulheres, 
na Bahia, e do homossexualismo ritual, nos negros brasileiros, já 
estejam correndo os meios científicos e anunciadas para publica-
ções em revistas técnicas. (Ramos, 1942, p. 189).

Apesar de inédita, a proposição de Landes se baseou em uma pers-

pectiva sobre orientação sexual que passou a ser considerada equivocada 

e que tem gerado até hoje críticas ao trabalho. Ao nos revelar um matriar-

cado nagô, sua etnografia trouxe contribuições aos estudos afro-brasilei-

ros. Mas ao identificar a presença de uma maioria de lideranças masculinas 

e homossexuais nos candomblés de Caboclo, associando-a à marginalida-

de social, acabou por discriminar estes candomblés e, consequentemente, 

seus líderes, os pais-de-santo:

A explicação mais fácil para este acontecimento nas casas de cul-
tos não-nagô é a de que os homens que desempenham o papel de 
sacerdotes se esforçam pela unidade com a figura da mãe. Embora 
seja óbvia uma exposição desta espécie, não basta para explicar 
por que esses sacerdotes do candomblé são recrutados, todos, 
entre os proscritos homossexuais do submundo baiano. A maio-
ria desses pais e filhos é de notórios homossexuais passivos, que 
antes batiam as ruas. [...] Os pais que conheci, cerca de dez, foram 
recrutados entre prostituídos, delinquentes juvenis e malandros 
da cidade (Landes, [1967], 2002, p. 326-329). 



CLAUDIA ALEXANDRE

186 

Ao comentar sobre a “possessão” de orixás em homens, ela ex-

pressa uma visão moralista que opõe o “homem direito” ao homem que 

“perde sua virilidade”, além de estabelecer uma relação direta entre “pos-

sessão” e penetração sexual: “[...] nenhum homem direito deixará que um 

deus o cavalgue, a menos que não se importe de perder a sua virilidade. O 

seu espírito deve estar sempre sóbrio e jamais atordoado ou tonto com a 

invasão de um deus”.  (Landes, 2002, p. 319).

No entanto, as principais críticas a sua obra se devem ao incômodo 

que ela causou ao revelar as limitações do esquema interpretativo hege-

mônico entre os pesquisadores da época: 

A visão corrente – não obstante todas as evidências empíricas re-
gistradas nos trabalhos de Nina Rodrigues e seus seguidores – era 
de que a dominação masculina vigente na sociedade brasileira 
como um todo, era também vigente nos cultos afro-brasileiros. 
Ao desmontar este esquema simplista, mostrando a preeminência 
das mulheres nos cultos nagô e dos homossexuais nos cultos ca-
boclos, Landes expôs uma fratura de gênero na análise dos cultos 
afro-brasileiros que merece atenção até hoje (Corrêa, 2002, p. 15).

Em seu trabalho de campo ela foi orientada e influenciada por Edi-

son Carneiro, razão pela qual também insistiu na questão da superioridade 

de cultos dos candomblés nagôs. A pesquisa resultou na obra A Cidade das 

Mulheres, publicada apenas de 1967 quando Landes já havia sido “convi-

dada” a se retirar do Brasil.6 

6 “Eu era uma estrangeira na verdade indesejada, mas tolerada por me ter identificado como 
‘cientista’, que não buscava emprego pago, antes gastaria dinheiro. Esperava-se que eu en-
trasse em contato com as autoridades da Bahia e, como deixei de fazê-lo - pensando que 
as cartas amáveis eram simples cartas de apresentação a serem usadas apenas em caso de 
necessidade - a polícia secreta foi notificada e eu fui seguida constantemente e afinal recebi 
a ordem de sair da região. Mas isso se deu meses mais tarde”. (Landes, 2002, p. 11).



187 

EXU-MULHER

Exu-Mulher e os achados da pesquisa

A pesquisa “Exu-Mulher e o Matriarcado Nagô” demonstrou que 

a dominação judaíco-cristã, na região da África yorubá-oyó, causou trans-

formações radicais na relação do sistema dos candomblés com a divindade 

Exu no Brasil, principalmente entre os séculos XIX-XX. É possível notar que 

a ideia da paridade de gênero em suas representações pode ter sido silen-

ciada ou ocultada pelos próprios devotos, principalmente, pelas primeiras 

mulheres negras que lideraram os terreiros.

Durante o processo da pesquisa foram encontrados objetos, do-

cumentos, imagens e testemunhos de que a representação com atributos 

femininos de Exu não se popularizou nos cultos no Brasil, mas se man-

tem até hoje em alguns países da iorubalândia – Nigéria, Benim, Gana e 

Togo. A estatuária que apresenta figuras em pares – masculino e feminino, 

é encontrada em coleções particulares e acervos de museus nos Estados 

Unidos e Europa e tem figurado em exposições da arte africana em vários 

países, incluindo o Brasil.

A ideia de que Exu não poderia ser iniciado em um devoto ou não 

poderia ser cultuado por mulheres, como se estabeleceu por aqui, não é 

uma realidade na iorubalândia. Assim como acontece com outros orixás, 

existem cidades onde famílias inteiras mantém culto exclusivo para Exu, 

onde participam homens, mulheres e crianças. Existem cultos exclusivos 

de mulheres relacionados à maternidade que são dedicados à Exu.   O an-

tigo mercado de Akesan, em Oyó, na Nigéria, comporta o maior templo 

dedicado a Exu do mundo, mantido pelo rei para a proteção do palácio, 

chamado de Oja Oba (palácio do rei). As instalações possuem várias repre-

sentações de grandes proporções, entre elas, esculturas que apresentam 

anatomias masculinas e femininas, estas últimas com penteados caracte-

rísticos, enfeites e seios proeminentes.



CLAUDIA ALEXANDRE

188 

No Brasil a questão da ausência de um culto a Exu e seus atributos 

femininos, a Exu-Mulher pode ser tratado inicialmente como uma estraté-

gia, sendo que o silenciamento e a invisibilização acabou atingindo a tradi-

ção que se estabeleceu especialmente no grupo da nação nagô-ketu, que 

se tornou predominante, na Bahia. Porém há registros de representações 

e oferendas à Exu-Mulher no antigo Terreiro do Alaketu (Ilê Axé Mariola-

jé), fundado pela africana Otampê Ojarô em 1858 e famoso pela liderança 

de Olga de Alaketu (1925-2005). No livro A comida de santo numa casa 

de queto na Bahia (2010, p. 29), a yalorixá discorre sobre uma receita de 

“comida” para um tipo de Exu mulher de nomes Iná Ebé, Akéssan, Bará 

Moquié. O que demonstra que a yalorixá, matriarca de um dos terreiros 

fundantes da Bahia, mantinha cultos dedicados a Exu-Mulher.

Conclusão

Ao observarmos a historiografia sobre a formação do corpo das 

tradições orais dos candomblés de tradição desse grupo, que se instala 

na Bahia, a partir do século XVIII, percebe-se que Exu é acomodado no 

sistema de culto aos orixás como uma divindade controversa, ambígua, 

mensageira, mas conivente com a leitura judaico-cristã: demonizado e 

masculinizado.

A acomodação de um elemento tão complicado para o sistema 

afro-religioso, que se formou em meio ao período colonial escravista, cau-

sou tensões, principalmente devido ao fato de a organização ter como pro-

tagonistas mulheres negras, africanas, escravizadas, alforriadas e libertas. 

Conforme argumentei em estudo anterior (Alexandre, 2023), as mulheres 

que fundaram as primeiras casas de candomblé nagô na cidade de Salva-

dor (Terreiro Casa Branca do Engenho Velho, Terreiro do Alaketu, Terreiro 



189 

EXU-MULHER

do Gantois e Ilê Opó Afonjá) e no Recôncavo, na Bahia, foram duramente 

atravessadas por uma matriz de dominação patriarcal e resistiram pelo sa-

grado, negociando com uma sociedade desigual, com o poderio da Igreja 

Católica e com o imaginário deturpado do orixá Exu. 

É relevante o estudo da filósofa nigeriana Oyeronke Oyewumí 

(Oyewumí, 2021, p. 204), que apontou para a invasão das missões cristãs 

na África Ocidental, a partir da segunda metade do século XIX. Ela mos-

tra que a cristianização também provocou mudanças no campo político 

de diversas cidades, bem antes de boa parte da região ser dominada pelo 

imperialismo britânico. Soma-se o interesse particular de favorecimento 

aos homens, por parte do cristianismo, que passa a ser seguido pelos ioru-

bás convertidos. As organizações de centralidade matriarcal e matrilinear 

yorubá foram perdendo força.

Na construção de uma epistemologia de Exu-Mulher, temos reve-

lado uma das muitas formas de traduzir o orixá Exu livre das sujeições das 

narrativas hegemônicas, das ideologias patriarcais e das hierarquias de gê-

nero. A Exu-Mulher, na sua complexidade, deve ser lida como parte de um 

poder complementar, de uma organização social cuja visão de mundo não 

separa deuses de pessoas, na qual homens e mulheres têm direito à plena 

existência, sem opressões. 

Na cosmopercepção negro-africana dos povos e descendentes que 

cultuam orixás, os discursos de gênero não eram conhecidos, mesmo as-

sim valia a ordem do Supremo Olodumaré descrita em um dos odù7 sobre 

o poder feminino: “o homem não poderá fazer nada sozinho na ausência 

7 Os odú são signos do sistema de conhecimento Ifá, representam o corpo de relatos 
conectados com o culto de uma divindade denominada Orunmilá e são tidos como forma 
de resposta concedida pelo oráculo aos sacerdotes e sacerdotisas. É o modo sistemático 
de constituição da filosofia religiosa do povo yorubá.



CLAUDIA ALEXANDRE

190 

da mulher”.8  Observa-se uma sociedade que nunca deixou de valorizar a 

complementariedade e inseparabilidade entre masculino e feminino, além 

da indispensável presença da mulher, com toda a sua função geradora e 

dos cuidados com os bens simbólicos e materiais dos grupos. “Ajoelhem-

-se para as mulheres/ a mulher nos colocou no mundo, nós somos seres 

humanos/ a mulher é a inteligência da Terra...” (Beniste, 2014, p. 60-63) 

ordenou Olodumaré.

Referências

ALEXANDRE, Claudia. Exu-Mulher e o Matriarcado Nagô: sobre 
masculinização, demonização e tensões de gênero na formação dos 
candomblés. Rio de Janeiro: Aruanda, 2023.

BASTIDE, Roger. O Candomblé da Bahia: Rito Nagô. Tradução de Maria 
Isaura Pereira Queiroz. São Paulo: Cia. Editora Nacional, 2001 [1961].

BENISTE, José. Orún Ayê: o encontro de dois mundos. O sistema de 
relacionamento nagô-yorubá entre o céu e a terra. Bertrand Brasil: Rio de 
Janeiro, 2014.

BURTON, Richard. A mission to glele, king Dahomey. 2. ed. London, 1893.

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento 
do ser. 2025. Tese (Doutorado em Educação) –Programa de Pós-
Graduação em Educação da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005.

LANDES, Ruth. A cidade das mulheres. 2. ed. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ, 
2002.

8 Faz parte do odú Osá Mejí, que revela a conversa entre Olodumaré e Odú Logboje (a mu-
lher primordial), quando entrega os poderes a ela. “Ela recebe o poder da fertilidade para 
a sustentação do mundo recém-criado. Recebe os títulos de Iyá nlá – a grande mãe – e Iyá 
on – a mãe de todos. Olodumarê lhe entrega uma cabaça, simbolizando o mundo contendo 
o poder dos pássaros, eléiye”. 



191 

EXU-MULHER

OYEWUMÍ, Oyeronké. A invenção das mulheres: construindo um sentido 
africano para os discursos ocidentais de gênero. São Paulo: Bazar do 
Tempo, 2021.

REGIS, Olga Francisca. A comida de santo numa casa de queto na Bahia. 
Salvador: Corrupio, 2010. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Exu, um deus afro-atlântico no Brasil. São 
Paulo: EDUSP, 2022.

VERGER, Pierre. Notas sobre o culto aos orixás e voduns na Bahia de 
Todos os Santos, no Brasil e na Antiga Costa dos Escravos na África. 
Tradução de Carlos Eugênio Marcondes de Moura. 2. ed. São Paulo: 
EDUSP, 1999.



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

192 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA: 
UMA PERSPECTIVA DAS COMUNIDADES 
DE RELIGIÃO DE MATRIZ AFRICANA

Flávio Valdez Martins da Silva
Paulo de Jesus

Introdução

O presente trabalho motivou-se pelo desejo de se desenvolver um 

olhar diferenciado sobre economia e teve por objetivo identificar como 

as práticas das comunidades religiosas de Matriz africana vivenciam os 

princípios de reciprocidade, redistribuição e domesticidade que se confi-

guram como Economia Popular e Solidária e como essas relações sociais, 

no cotidiano dos terreiros de Candomblé, se inserem nesse contexto e foi 

resultado de dissertação de mestrado na Universidade Federal Rural de 

Pernambuco intitulada: Extensão rural, Desenvolvimento local e Economia 

popular e solidária: Uma perspectiva das comunidades de religiões de ma-

triz africana. Como referência desta análise escolhemos o Terreiro de Santa 

Bárbara de Tradição Xambá, localizado na cidade de Olinda no bairro de 

São Benedito, oficialmente consagrado como Quilombo urbano Portão do 

Gelo Nação Xambá, pela Fundação Cultural Palmares onde são desenvol-

vidas diversas atividades culturais no sentido de preservar e fortalecer a 

tradição de origem africana Xambá no Brasil. 



193 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA

Nos últimos séculos foram fortalecidos valores estabelecidos a par-

tir de uma visão racionalista instrumental, onde o foco do desenvolvimento 

se dá através de mecanismos fundamentados no capitalismo e reforçados 

por força da globalização que se consolida, mais fortemente a partir dos 

anos 80. Segundo Cattani (2003, p. 9) “Atualmente, o sistema capitalista 

domina o planeta” promovendo, assim conseqüências que aprofundam as 

desigualdades e danificam a capacidade criativa do ser humano. 

Dessa forma, poderíamos destacar alguns valores que predomi-

nam como consequências do domínio capitalista no mundo, como por 

exemplo:

a)	 o forte estímulo à acumulação e concentração de riquezas, de-

sestimulando a organização de caráter coletiva da produção 

bem como a geração de renda associativa;

b)	 o estímulo ao consumo alienado e extravagante;

c)	 o desestímulo a organização social de caráter coletivo através 

da promoção da competição corporativa e entre os indivíduos;

d)	 a transformação das crenças e místicas dos povos em negócios 

mercantis.
	 Essa lógica tem afetado sobremaneira a sociedade e de forma mais 

drástica, nos países periféricos onde as estruturas sociais, econômicas e 

políticas tendem a privilegiar uma minoria abastada que se apropria na pa-

dronização e re-produção dos moldes de produção e consumo capitalista 

neoliberal, impondo uma ordem de exclusão e nos colocando o desafio de 

resgatar, preservar e fortalecer os espaços onde existem uma outra lógica, 

uma outra economia ou uma outra ordem social que permitam o combate 

às estruturas estabelecidas sob o signo do capital.

	 É nesse contexto que alguns espaços socioprodutivos, de caráter 

solidário, podem contribuir, como forte referência, para que uma nova ló-



 FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA   |   PAULO DE JESUS

194 

gica possa ser estimulada, através da percepção e da constatação de que 

no campo da prática tem-se mostrado viável, possível e sustentável.

Um recorte desses espaços solidários parecem ser as comunida-

des de terreiros de matriz africana, por possuírem características específi-

cas reforçadas pelas tradições e valores cuja essência está ligada a:

a)	 heranças culturais originadas em diversos territórios do con-

tinente africano, deslocadas para o Brasil através do processo 

de sequestro para a exploração da mão-de-obra escrava;

b)	 práticas religiosas com forte intensidade na organização comu-

nitária, sem distinção hierárquica baseada num padrão de co-

nhecimento formal ou no poder econômico de seus membros;

c)	 religiosidade integrada ao cotidiano dos seus membros, man-

tendo forte relação com o meio-ambiente, a terra e os recur-

sos naturais, prevalecendo à atitude de respeito e contempla-

ção à natureza;

d)	 há uma cumplicidade virtuosa no que diz respeito aos aspec-

tos da produção e do consumo, estabelecendo uma forte co-

nexão entre a solidariedade e a sustentabilidade, preservando, 

por meio de um processo de resistência, a continuidade des-

sas comunidades através dos séculos;

e)	 presença de um relacionamento de reciprocidade nas trocas 

materiais e simbólicas. 

O terreiro de Xambá é um espaço religioso de matriz africana, que 

pratica o Candomblé no Recife desde 1923. Pesquisas realizadas por mem-

bros do próprio terreiro apontam a origem do Xambá como remanescente 

do norte da África. Segundo Hildo Leal da Rosa, antropólogo e filho de 

Santo da casa, “Diversos autores apontam Xambá ou Tchambá, como po-



195 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA

vos que habitavam a região ao norte dos Ashanti e limites da Nigéria com 

Camarões, nos montes Adamawa, vale do rio Benué”.

A iniciação da tradição Xambá em Recife se deu por força da fuga, 

do Babalorixá Artur Rosendo Pereira, da repressão policial às casas de culto 

Afro-brasileiro em Maceió, movimento conhecido como a quebra de Xan-

gô em 1912 (Costa, 2006). 

Segundo as referidas pesquisas, o Babalorixá Artur Rosendo, foi 
buscar no Senegal as origens do Xambá, onde permaneceu por 
quatro anos sob orientação do babalorixá Tio Antônio, comercian-
te do mercado de Dakar. Após seu retorno ao Brasil, consolida-se, 
mais precisamente em Maceió e depois em Recife, a prática reli-
giosa da Nação Xambá. 

Em recente pesquisa documental e em entrevistas realizadas no 

Terreiro de Xambá, com filhas e filhos de Santo, Babalorixá e Yalorixá, verifi-

camos que a trajetória da Nação Xambá se inscreve num marco de desafio 

e resistência as investidas da lógica ocidental não só no campo religioso, 

mas nos campos político e social. Essa constatação revela-se no proces-

so histórico de formação do Terreiro que se confunde com as histórias de 

vidas de seus membros e primeiros seguidores. Elementos associados à 

construção histórica do Xambá no Brasil revelam, dentre outros aspectos, 

o processo de transmissão das práticas comunitárias por meio do conheci-

mento ancestral como fator determinante na preservação da cultura Xam-

bá, diante das forças ambientais promovidas num contexto globalizado, 

onde predominam valores e crenças que contrapõem ou interpenetram 

os espaços de tradições locais, por vezes traduzidas em práticas hibridiza-

das ou novas práticas. Portanto, consideramos, ainda, importante a com-

preensão do conceito de ancestralidade, como elemento de relevância na 

resistência e na presença das culturas africanas, no Brasil, e, sobretudo, na 



 FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA   |   PAULO DE JESUS

196 

herança material e simbólica, fortemente, encontrada nas práticas religio-

sas afrodescendentes.  E para situarmos o referido conceito, buscamos em 

Cunha JR (2006, p. 5), a seguinte abordagem:

A ancestralidade nos coloca diante de um fazer da 
construção do lugar do território dado pelo acumulo 
repetitivo da experiência humana. A ancestralidade 
define os parâmetros para a compreensão da história 
de uma população determinada em um lugar deter-
minado. A ancestralidade tem o conteúdo a história 
dos lugares em tempos de gerações determinadas. 

È nesse sentido que buscamos compreender o conhecimento an-

cestral como resistência no processo de formação da identidade no terrei-

ro de Xambá num contexto globalizado, a partir de elementos referencia-

dos em pesquisa no terreiro, fundamentada no paradigma da economia 

solidária. É nesse contexto que a lógica e os valores da economia solidária 

podem ser encontrados e vivenciados nas comunidades religiosas de 

matriz africana.

Comunidade de matriz africana e Economia solidária

Tem-se constatado que a escravização oficial no Brasil colônia, 

repercute inegavelmente, até hoje, através do processo discriminatório 

estruturais, refletindo-se em perseguições de caráter religioso, político, 

social, de forma recorrente, produzindo um processo de exclusão da po-

pulação afrodescendente, nos espaços socioeconômico e político, impac-

tando nas suas relações de apropriação da riqueza, da participação social e 

consequentemente nas estruturas de poder.

	 Nesse sentido, as comunidades de religião de matriz africana re-

presentam, ao nosso ver, um dos espaços mais significativos do contra-



197 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA

ponto e de resistência à ordem estabelecida pelo regime discriminatório e 

excludente herdado das estruturas escravista que há pouco tempo vigora-

va no Brasil, e que, de certa forma, ainda vigora nos corredores da nossa 

sociedade. 

	 No cotidiano dessas comunidades encontram-se, na diversidade 

das relações, fortes motivações não-econômicas e de reciprocidade, que 

caracterizam a presença de aspectos relacionados a uma sociabilidade so-

lidária, representada mais marcadamente nas manifestações festivas, por 

ocasião das práticas religiosas, onde os esforços coletivos para a realização 

das festas de orixás são tarefas complexas e extremamente trabalhosas 

e dispendiosas. Para que seja possível a realização dessas festas e desses 

rituais, considerando-se que a maior parte das pessoas que freqüentam e 

cultuam o Candomblé são de baixa renda, constatado a partir de obser-

vação nos rituais específicos ( xirê) onde reúnem dezenas de pessoas,  é 

necessário um exercício de cooperação, disponibilização e redistribuição, 

não só de bens (doações de alimentos, flores e outros elementos), mas, 

sobretudo de serviços inerentes ao culto. Conta-se aí com a participação 

dos filhos e filhas se santo, que se engajam diretamente nas diversas atri-

buições que por vezes são determinações vinculadas às tarefas específicas 

ligadas aos Orixás, ou por vezes são atribuições livres de quaisquer obriga-

ções ou vinculações religiosas, caracterizando-se como uma rede dinâmica 

e solidária . 

Além dos aspectos relacionados às atividades religiosas, man-

tém-se relacionamento cotidiano, em torno do terreiro, que conta com a 

participação de seus membros, muitas vezes, relacionadas à prestação de 

serviços voluntários, tais como: serviços de transportes, saúde, artístico-

-culturais, serviços de cozinha, serviços de limpeza e conservação, corte e 

costura, manutenção da casa, assessorias técnicas, dentre outras.



 FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA   |   PAULO DE JESUS

198 

	 Os padrões de comportamento verificados no cotidiano da co-

munidade do terreiro de Xambá, numa compreensão mais ampla, estão 

relacionados não como um empreendimento econômico convencional ou 

instituição religiosa com apelo mercantil, mas como um conjunto de inicia-

tivas autônomas no sentido de realizar uma série de atividades estabeleci-

das por meio de um sistema de valores ligados a uma prática religiosa mo-

tivada por uma crença específica aos orixás e adesão ao terreiro daquela 

tradição.

Dessa forma, podemos inferir que algumas práticas das Comunida-

des Religiosas de matriz Africana vivenciam os princípios de reciprocidade, 

redistribuição e domesticidade enunciadas em (Polany, 2000) tão presen-

tes na Economia Popular e Solidária.

	 Segundo Paulo de Jesus o conceito de economia solidária não está 

vinculado a uma estrutura formal de representação jurídico-institucional, 

mas:
A Economia Solidária pode ser definida como o conjunto de ativi-
dades econômicas submetidas à vontade de uma ação democrá-
tica onde as relações sociais de solidariedade superam o interes-
se individual ou os benefícios materiais. O mais importante nela 
não é o estatuto jurídico, ser formal ou não, e sim as atividades 
produtivas, importante na Economia Solidária são também os pro-
cessos e os fins que orientam tais processos Podemos considerar, 
ainda, que as práticas relacionadas às atividades das comunidades 
de religiões de matriz africana, apresentam aspectos fortemente 
relacionados aos valores e aos princípios da economia popular e 
solidária, onde se busca com grande ênfase o fortalecimento das 
relações sociais, de forma participativa, a autonomia e a negação 
do empreendimento como instrumento de acumulação e explora-
ção (Jesus, 2005, p. 34).

A capacidade de organização e produção demonstrada nas festas 

de orixás e nas atividades do cotidiano dos terreiros, por exemplo, nos 

cerca de possibilidades quanto aos aspectos relacionados com o desen-



199 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA

volvimento de produções coletivas. Partindo-se para uma compreensão 

abrangente de organização social, poderíamos considerar diversos aspec-

tos voltados para processos que são esforços concentrados no sentido de 

fortalecer a organização e a participação social, a inclusão, a geração de 

emprego e renda, o estímulo ao empreendedorismo solidário, por meio 

das diversas atividades de economia coletiva geradas e a melhoria da qua-

lidade de vida da população, através das iniciativas de políticas públicas e 

sociais e de processos de cura. Ao relacionar esses aspectos poderíamos 

deduzir que há níveis de conformidades e combinações, dos fatores que 

alicerçam o desenvolvimento social, focado na economia solidária, diferen-

ciados nos diversos territórios e espaços sociais. Nesse contexto, podemos 

inferir que, considerando-se a experiência do Xambá como espaços especí-

ficos onde existem esforços voltados para a melhoria da qualidade de vida, 

a preservação da cultura e do ambiente socioeconômico, através da orga-

nização política e social de forma consciente e sistemática, podendo ser 

lugar de práticas históricas numa perspectiva da economia solidária. Essas 

práticas são identificadas nas organizações das festas de santo e noutras 

festas não religiosas ou profanas, em campanhas para a melhoria da infra-

-estrutura do bairro, e em atividades voltadas para a organização política 

dos terreiros, no cotidiano dos atendimentos aos adeptos e não adeptos 

do candomblé, dentre outros momentos.

Economia solidária

Ao nos referirmos conceitualmente à economia solidária busca-

mos entender que não está atrelada à lógica da economia clássica liberal 

de mercado. Os princípios que regem a economia solidária estão vincula-

dos às relações sociais fundadas por valores que não estão subordinados 

a motivações econômicas numa visão clássica, mas às necessidades coleti-



 FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA   |   PAULO DE JESUS

200 

vas de sobrevivência dos homens e das mulheres que se refletem em suas 

atitudes e práticas e na forma de articulação para a produção, distribuição 

e consumo.

Dessa forma, podemos encontrar, na contemporaneidade, tais re-

lações pautadas em valores que permanecem presentes sejam através da 

herança ancestral, sejam nos diversos processos sócio-políticos de resgate 

nas comunidades de trabalhadores e trabalhadoras, comunidades religio-

sas, comunidades tradicionais quilombolas e indígenas, organizações cole-

tivas de caráter social, política ou econômica. Enfim, em diversos campos 

onde a ordem social estabelece os mecanismos econômicos necessários 

para a superação dos desafios da organização coletiva, da democracia, da 

promoção humana e do combate à exclusão em todos os níveis e natureza.

No contexto da análise no que se refere a uma abordagem em es-

paços de terreiro de candomblé, “faz-se, ainda, necessária uma compreen-

são específica que possa responder a aspectos relacionados às culturas, as 

tradições, aos valores e às práticas que por vezes são consideradas como 

algo primitivo, atrasado, exótico ou folclórico”, (Chauí, 1986) numa tendên-

cia à negação da autonomia e da identidade que é própria dessas comu-

nidades, o que poderia, em última instância, voltar ao lugar das análises 

que nada contribuem para um olhar científico que permita a presença da 

diversidade e do espaço de pertencimento de cada sujeito ou grupo social. 

Assim, só nos é permitido uma abertura para a compreensão da resistência 

afrodescendente, nos terreiros, no contexto da economia solidária, bus-

cando-se entender sua linguagem, através de suas práticas e seu cotidia-

no, na possibilidade, minimamente, do despojamento das estruturas de 

percepções ocidentais tradicionais de predominância eurocêntrica. Assim, 

podemos lançar o desafio de articular as bases conceituais da economia 

solidária numa versão adequada à realidade dos terreiros. 



201 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA

Como referência conceitual sobre economia solidária buscamos, 

principalmente, em Karl Polany, os princípios gerais de comportamento 

apontados como fundamentais para se entender as relações solidárias 

num contexto da produção e consumo, através dos processos de reciproci-

dade, redistribuição e domesticidade, por entendermos que essas caracte-

rísticas são as que mais se aproximam da lógica e das práticas dos terreiros. 

Esses princípios são determinados numa relação que se insere em 

condições sociais vivenciadas em diversos espaços, condicionadas por fa-

tores relacionados a modelos de organização política, crenças e culturas, 

presentes na base das relações sociais, sem relação de subordinação com 

modelos econômicos e ao mesmo tempo determinando uma sistemáti-

ca econômica, na medida do possível, divorciada de quaisquer condicio-

namentos absolutos voltados, tão somente, para os aspectos mercantis. 

Portanto, os fundamentos apontados acima são relacionados ao compor-

tamento humano que se sobrepõem às questões meramente econômicas 

e se desenvolve sob a riqueza e a diversidade das relações humanas. Tais 

princípios são destacados pelo autor como fundamentos para a constata-

ção, construção e permanência de uma sociedade solidária. 

O princípio da reciprocidade está vinculado às relações de provi-

mento entre pessoas ou comunidades num processo de reconhecimento 

mútuo e garantia de manutenção da sobrevivência, entre sujeitos, sem 

necessariamente corresponder uma exigência bilateral, mas o estabeleci-

mento de um ambiente alinhado nos princípios do dar-receber sem que 

para esse ato corresponda uma contabilidade ou um saldo entre os su-

jeitos. Esse processo comportamental não tem vinculação com qualquer 

direcionamento no sentido da acumulação ou estabelecimento de valor 

comparativo das transações, nem tão pouco pode ser relacionado a méto-

dos quantitativos comparativos que sejam entendidos como permuta ou 



 FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA   |   PAULO DE JESUS

202 

barganha. Nesse sentido, podemos constatar que as relações estabeleci-

das, nesse contexto, podem ter como processo de assimilação histórica a 

herança da ancestralidade, motivada por fatores vinculados aos relaciona-

mentos e as práticas cotidianas das comunidades que vivenciam, em sua 

estrutura de poder, suas crenças ou suas regras sociais, formas milenares 

que se refletem em seus comportamentos e atitudes. 

A reciprocidade por ser de caráter atitudinal surge e se mantém de 

forma espontânea, embora intrinsecamente intencional por se manter sob 

uma ótica social resguardado por uma ética coletiva. Assim encontramos 

em (Polany, 2000, p. 65)

A descoberta mais importante nas recentes pesquisas históricas 
e antropológica é que a economia do homem, como regra, está 
submersa em suas relações sociais. Ela não age dessa forma para 
salvaguardar seu interesse individual na posse de bens materiais, 
ele age assim para salvaguardar sua situação social, suas exigên-
cias sociais, seu patrimônio social.

O princípio da redistribuição vincula-se ao movimento que permi-

te um atendimento logístico das comunidades a partir da repartição dos 

bens e serviços produzidos, considerando-se uma gestão baseada na cen-

tralidade e na autoridade estabelecida que garante o suprimento necessá-

rio a cada membro da comunidade. 

Podemos imaginar que exige uma metódica complexa, principal-

mente quando se trata de espaços com alta densidade demográfica e com 

grande extensão territorial. Porém, apesar da necessidade de uma estru-

tura logística com certa complexidade, o fundamental não está na forma, 

mas no propósito do princípio que é assegurar a todos as condições de 

sobrevivência mantendo-se dentro de uma lógica de preservação das re-

lações sociais de um modelo que pode apresentar diversas estruturas de 

poder caracterizado por sistemas centralizados de aquisição e distribuição. 



203 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA

Mesmo que aparentemente apresente-se uma necessidade com 

certo nível de exigência administrativa esse processo não está fundamenta-

do, para seu funcionamento, em relações trocas que resultem em permu-

tas ou barganhas do ponto de vista da acumulação e geração de vantagens 

comparativas, mas pressupõe uma lógica de atendimento às necessidades 

sociais presentes em comunidades que demandem a busca por compen-

sações sociais, de forma ordenada pelo poder e a centralidade. Dessa for-

ma, a regra não tem como fundo estabelecer acumulação individual ou 

regulação de valores numa perspectiva puramente mercantilista, nem tão 

pouco promover o aumento do patrimônio econômico de forma isolada, 

mas buscar soluções para atender as assimetrias existentes na sociedade, 

sem predominância de motivações puramente econômicas. Nesse sentido 

indica (Polany, 2000, p. 69)

A reciprocidade e a redistribuição são capazes de assegurar o fun-
cionamento de um sistema econômico sem a ajuda de registros 
escritos e de uma complexa administração apenas porque a orga-
nização das sociedades em questão cumpre as exigências de uma 
tal solução com ajuda de padrões tais como a simetria e a centra-
lidade.

Um outro olhar que se destaca como princípio de comportamento 

desvinculado das regras estabelecidas a partir das relações de mercado, 

onde impera os resultados obtidos em cada operação mercantil, á o princí-

pio da domesticidade. A este podemos relacionar a produção das famílias, 

das comunidades associativas ou sistemas onde predomina a produção 

para uso próprio, caracterizado por hábitos de suprimento que valorizem 

a produção predominantemente com valor de uso, acima das tendências 

e das estruturas que se utilizam das transações de trocas mediadas por 

valores mercantis baseadas em relações que privilegiam a barganha e a 

competição. 



 FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA   |   PAULO DE JESUS

204 

Nesse enfoque o princípio da domesticidade valoriza a preservação 

da produção própria numa perspectiva de suprimento para atendimento 

das necessidades da comunidade de origem. Nesse sentido, a produção e 

distribuição não implicam, necessariamente, na impossibilidade de trocas 

intra e entre comunidades, mas se dá fundamentalmente garantindo a re-

posição própria e buscando o atendimento mais amplo das necessidades 

domésticas ou coletivas. O valor de uso sobrepõe o valor de troca e as re-

lações não se dão em função da regulação do mercado, nem sob intenção 

primordial da geração de lucro e da acumulação individual. 

Os princípios acima mencionados ocorrem de forma dinâmica, es-

pontânea e intencional e não são excludentes entre si, mas podem surgir 

de forma integrada, mesmo que um esteja, em determinados espaços, 

predominando sobre o outro. As vivências desses princípios: reciprocida-

de, redistribuição e domesticidade, estão baseados em padrões identifi-

cados, por Polany, que permitem suas práticas e estão fundamentados na 

simetria, centralidade e na autarquia, o que aprofunda consideravelmen-

te suas diferenças com as regras que regem as relações de mercado, tais 

como a permuta que depende do padrão de mercado para se estabelecer, 

consolidado em relações comportamentais econômicos que geram uma 

predominância sobre as motivações sociais, invertendo a ordem histórica 

das relações humanas, instrumentalizado sob a intenção as acumulação e 

do lucro.

Acreditamos, portanto, que sob um olhar específico das comuni-

dades de religiões de matriz africana, os terreiros de candomblé especial-

mente, é possível identificar práticas relacionadas aos princípios do com-

portamento social da reciprocidade, da redistribuição e da domesticidade, 

sem perdermos de vista a realidade dinâmica e complexa da sociedade 

moderna que está integrada às relações de mercado, sejam na produção, 

na religião ou nas diversas formas de manifestações sociais.



205 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA

Constatamos tais princípios no terreiro de Xambá, considerando-

-se, também, o processo de integração social através do eixo religioso, con-

forme as próprias falas dos filhos de Santo do Xambá, apresentado abaixo 

(Silva, 2009).

A integração no terreiro em última instância é identidade. No ter-
reiro é na menor das hipóteses é uma comunidade, e no nosso caso 
isso é bem patente, uma comunidade familiar, até porque boa par-
te ou talvez a maior parte dos componentes da casa tem entrela-
çamentos familiares consanguíneos, e há os filhos de santo que 
vão se agregando, mas é basicamente uma comunidade familiar, 
ou seja, em torno do culto aos Orixás, que é o que identifica essa 
comunidade tudo acontece, então todo mundo tem atividades so-
ciais como qualquer pessoa, mas é na religião e pela religião que 
essa identidade aparece (por Hildo de Xambá, p. 45).

	 Os terreiros de Candomblé, neste contexto são colocados como 

espaços que nos permitem uma abordagem de investigação científica, 

desvinculada da visão modelada nos espaços religiosos ocidentais tradi-

cionais como referências comparativas, mesmo conscientes da condição 

de trocas paralelas entre e intra-religiões. Portanto, é considerando os ter-

reiros de Candomblé, como espaços de organização social e política, sem 

a pretensão específica de analisar a religião numa abordagem teológica, 

que vislumbramos as condições para aprofundar o conhecimento sobre 

suas relações de reciprocidade, redistribuição e domesticidade no campo 

da produção, do trabalho e das relações comunitárias numa perspectiva 

do desenvolvimento sustentável local, como fatores gerados numa socia-

bilidade específica da afrodescendência e da ancestralidade africana, que 

insinuam fortes traços dos princípios da economia solidária.



 FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA   |   PAULO DE JESUS

206 

Referências

ALVAREZ, Gabriel O.; SANTOS, Luiz. Tradições Negras, Políticas Brancas: 
Previdência Social e populações afro-brasileiras. Brasília: Ministério da 
Previdência Social, 2006.

ALVES, Marileide. Nação Xambá: do terreiro aos palcos. Olinda:, Ed. Do 
Autor, 2007.

AMARAL, Rita. Xirê! O modo de crer e de viver no candomblé. Rio de 
Janeiro: Pallas; São Paulo: EDUC, 2002.

BERKENBROCK, Volney J. A experiência dos Orixás: um estudo sobre a 
experiência religiosa no Candomblé. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 
1997.

CATTANI, Antônio David (Org). A outra Economia. Porto Alegre:Veraz 
Editores, 2003.
CHAUI, Marilena. Cidadania cultural. São Paulo: Editora Fundação Perseu 
Abramo, 2006.

COSTA, Valéria Gomes. Nos arralbades da cidade: práticas de apropriação 
dos espaços no subúrbio do Recife pelo Terreiro Santa Bárbara – Nação 
Xambá. Recife: UFPE, 2006.

CUNHA JÚNIOR, Henrique. A História africana e os elementos básicos 
para o seu ensino: In LIMA, Ivan Costa; ROMÂO,Geruse. Negros e o 
Currículo. Florianópolis:

JESUS, Paulo de. Extensionista Rural e Gestão De Empreendimentos 
Solidários: Algumas questões em torno de Aprendizagem e motivação.
Recife:Bargaço,2005.

JESUS, Paulo de. Sobre desenvolvimento local e sustentável: Algumas 
considerações coceituais e suas implicações em projetos de pesquisa. 



207 

ECONOMIA POPULAR E SOLIDÁRIA

IN: Gestão do Desenvolvimento Local Sustentável. Pedrosa, Ivo; Filho, 
Adalberto Maciel; Assunção, Luiz Márcio (ORG). Recife: Editora, 2006.

LODY, Raul. Candomblé: Religião e resistência cultural. São Paulo: Editora 
Àtica, 1987.

MOURA, Clóvis (org). Os quilombos na dinâmica social do Brasil. Maceió: 
EDUFAL, 2001.

MENEZES, Lia. As yalorixás do Recife. Recife: Funcultura, 2005 

MOURA, Clóvis (org.). Os quilombos na dinâmica social do Brasil. Maceió: 
EDUFAL, 2001.

MUNANGA, Kabengele. Negritude: Usos e Sentidos. São Paulo: Editora 
Àtica, 1986. 

OLIVEIRA, David Eduardo de. Cosmovisão africana no Brasil: Elementos 
para uma filosofia afrodescendente. Curitiba: ditora Gráfica Popular, 
2006.

POLANYI, Karl. A grande transformação: as origens da nossa época. 9. ed. 
Rio de Janeiro: Elsevier, 2000.

SILVA, Auxiliadora Maria Martins. Etnia Negra nos livros didáticos do 
ensino fundamental: Transposição Didática e suas Implicações para o 
Ensino das Ciências. Recife: UFRPE, 2005.

SILVA, Flávio Valdez Martins da. Extensão Rural, Desenvolvimento Local 
e Economia popular e solidária: Uma perspectiva das comunidades de 
religiões de matriz africana. Recife: Ed. UFRPE, 2009.

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira
Rio de Janeiro, 2002

SANTOS, Boaventura de Souza. A globalização e as Ciências Sociais. São 
Paulo: Cortez, 2005.



 FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA   |   PAULO DE JESUS

208 

XAVIER, Juarez Tadeu de Paula. Limites conceituais no estudo das religiões 
afrodescendentes. In: Santos, Gevanilda Gomes; Silva, Maria Palmira da. 
Racismo no Brasil: Percepções da discriminação e do preconceito racial no 
século XXI. São Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2005.



209 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS 
E ESTÉTICAS DO FIM

Ana Cristina Rodrigues de Vasconcellos

Introdução

A sociedade moderna tem testemunhado profundas evoluções 

tecnológicas em diversas áreas, incluindo a medicina, mas não consegue 

controlar a grande vilã da humanidade: a morte. Ela chega de formas va-

riadas, ora de maneira suave e silenciosa, ora de maneira abrupta e ines-

perada.

A questão socioambiental acerca da morte reflete a tentativa da 

sociedade moderna de esconder seus “rastros” e “cheiros”, distanciando 

os vivos do impacto físico e emocional desse processo. Ao longo do tem-

po, a morte foi progressivamente medicalizada e transferida para hospi-

tais e instituições especializadas, tornando-se um evento mais controlado 

e invisível. As práticas funerárias, como maquiagem e embalsamamento, 

buscam criar uma aparência serena do falecido, como se estivesse apenas 

“adormecido”, negando a perda definitiva. Essa camuflagem visa suavizar a 

dor e a transitoriedade da vida, moldando uma percepção social de que a 

morte deve ser tratada de forma discreta e “higiênica”.

Hoje a busca por uma “morte sem cheiro” exemplifica a tentativa 

de ocultar os sinais biológicos da morte, utilizando substâncias químicas 



ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

210 

para preservar o corpo e evitar odores. Com o aumento de funerais virtuais 

e rituais online, a morte se torna cada vez mais uma experiência isolada e 

distante, afastada da coletividade e da vivência direta. Esse processo de 

ocultação reflete o desejo da sociedade de não confrontar a finitude hu-

mana, criando uma realidade em que a morte é tratada como algo que 

deve ser gerido e controlado, ao invés de vivido e compreendido como 

parte natural da existência.

Casa Amarela: a última parada

Numa conversa entre coveiros, João Cabral de Melo Neto apresen-

ta uma metáfora sobre o fim da vida e as diferenças sociais até na morte. 

Enquanto os ricos têm funerais mais formais e espaçados, os pobres são 

enterrados em grupos, sem cerimônia ou distinção. 

O dia de hoje está difícil; não sei onde vamos parar. Deviam dar um 
aumento, ao menos aos deste setor de cá. As avenidas do centro 
são melhores, mas são para os protegidos: há sempre menos tra-
balho e gorjetas pelo serviço; e é mais numeroso o pessoal (toma 
mais tempo enterrar os ricos). Pois eu me daria por contente se 
me mandassem para cá. Se trabalhasses no de Casa Amarela não 
estarias a reclamar. De trabalhar no de Santo Amaro deve alegrar-
-se o colega porque parece que a gente que se enterra no de Casa 
Amarela está decidida a mudar-se toda para debaixo da terra. É 
que o colega ainda não viu o movimento: não é o que se vê Fique-
-se por aí um momento e não tardarão a aparecer os defuntos que 
ainda hoje vão chegar (ou partir, não sei).As avenidas do centro, 
onde se enterramos ricos, são como o porto do mar: não é muito 
ali o serviço: no máximo um transatlântico chega ali cada dia, com 
muita pompa, protocolo, e ainda mais cenografia. Mas este setor 
de cá é como a estação dos trens: diversas vezes por dia chega 
o comboio de alguém. Mas se teu setor é comparado à estação 
central dos trens, o que dizer de Casa Amarela onde não para o 
vai vem? Pode ser uma estação, mas não estação de trem: será 
parada de ônibus, com filas de mais de cem (Melo, 1982, p. 93).



211 

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM

A metáfora do cemitério, como uma estação de trens ou uma pa-

rada de ônibus ilustra a ideia de que a morte dos mais humildes ocorre de 

maneira contínua e comum, refletindo as desigualdades presentes ao lon-

go de suas vidas. Essa visão dialoga com o conceito de “morte invertida”, 

descrito por Philippe Ariès, que caracteriza a transformação da experiência 

da morte no século XX, especialmente em sociedades industrializadas e 

urbanizadas. 

A introdução da racionalidade científica, manifestada pela medi-

calização, pelo cuidado corporal e pela promoção da saúde, restringe o 

espaço da morte, relegando-a a um plano oculto, passando a morte a ser 

vista como uma ameaça ao bem-estar psicológico.

Geoffrey Gorer (1905-1985) foi um sociólogo e antropólogo britâ-

nico, reconhecido por suas contribuições aos estudos culturais, com ênfase 

em temas como a morte, a sexualidade e os tabus sociais. Um dos princi-

pais trabalhos de Gorer sobre a morte é o livro Morte, tristeza e Luto, pu-

blicado em (1955). Nesse estudo, ele examina como a sociedade britânica 

lida com a morte e o luto, destacando as diferenças culturais no tratamen-

to da morte e dos sentimentos que ela desperta. Gorer argumenta que, 

embora algumas culturas abordem a morte de forma aberta, na sociedade 

britânica, por exemplo, ela permanece um tema tabu, muitas vezes evitan-

do as interações cotidianas.

Gorer (1955), realiza uma análise sociocultural sobre a negação da 

morte nas sociedades ocidentais modernas. Ele observa que, muitas vezes, 

a morte é deslocada para fora da vista pública, sendo oculta ou minimiza-

da. Essa atitude, segundo ele, tem um impacto profundo nas pessoas que 

enfrentam o luto, pois os rituais fúnebres e os espaços destinados ao luto 

tendem a ser silenciados ou desvalorizados. 



ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

212 

Sob uma ótica sociológica, Gorer argumenta que a repressão da 

morte nas sociedades contemporâneas gera um distanciamento emocio-

nal , dificultando o processo de luto e tornando-o, assim, mais complexo 

e doloroso.

Ariès (2024), contribui com suas pesquisas, descrevendo que 

quanto mais a sociedade avança em progressos tecnológicos, mais nos 

afastamos dos que estão para partir, atribuindo ao hospital essa tarefa. 

Os rápidos progressos do conforto, da intimidade, da higiene pes-
soa e das ideias de assepsia tornaram o mundo mais delicado; sem 
que nada se possa fazer contra isso, os sentidos já não suportam 
os odores ne, os espetáculos quem ainda no início do século XIX, 
faziam parte, com o sofrimento e a doença, da rotina diária. As 
sequelas fisiológicas saíram do cotidiano ara passar ao mundo da 
assepsia e higiene, da medicina e da mortalidade incialmente con-
fundidas. Esse mundo tem um modelo exemplar. O hospital e sua 
disciplina celular (Ariès, 2014, p. 769).

O hospital passou, segundo Ariès, a oferecer o asilo onde as famí-

lias podem esconder o doente inconveniente, entregando aos outros com 

boa consciência, uma assistência desajeitada, a fim de continuarem uma 

vida normal.  

“A morte sem cheiro”: reflexões sobre a desodorização e a estética do de-

saparecer

Em “A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil 

do Século XIX” (1991), o historiador João José Reis descreve documentos 

que facilitam a análise da mudança cultural no Brasil, especialmente a tran-

sição dos sepultamentos em igrejas para a criação dos cemitérios. Reis ex-

plora como as práticas funerárias refletiram as transformações religiosas e 



213 

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM

sociais, destacando a resistência das classes populares, que viam nas novas 

práticas funerárias uma forma de controle social. 

Para Reis, (1991, p. 288), o impacto da medicina foi decisivo para 

romper com as práticas antigas, conforme evidenciado no Relatório de Sa-

lubridade de 1831, que ressalta os riscos à saúde pública e a necessidade 

de novos hábitos funerários para garantir condições salubres.  Reis relata 

que, nesse contexto, os médicos, passam a ter a posse dos defuntos para 

ser autopsiado, anatomizado transformando-o em “objeto médico”.  A isso, 

declara Reis (1991), que:

Os médicos visavam dessacralizar a morte. Exigiam que a função 
de registrar óbitos era privativa dos padres para eles. Jobim, Fon-
seca e outros doutores acusavam os padres de não terem compe-
tência para verificar a morte de ninguém. Só um médico, defendeu 
o SMRJ, poderia certificar ‘não somente a realidade da morte, mas 
também a causa que a determinou’ E depois da morte vieram os 
velórios, cortes fúnebres e missas de corpo presentes. “os cadá-
veres humanos”, denunciava o SMRJ, “antes de serem sepultados, 
exalam muitas vezes emanações pútridas, nas casas d’onde saem, 
pelas ruas por onde são conduzidos, e nos templos durante os 
sufrágios.” No Recife, o dr. Fonseca advertia contra o uso de cai-
xões de aluguel, que atendiam um morto após outro e cujos for-
ros ficavam impregnados de líquidos corruptos, provenientes dos 
cadáveres”. Fonseca continuava sua história assombrosa descre-
vendo líquidos pingando dos caixões durante os cortejos fúnebres, 
deixando um rastro de ‘exalações pútridas perniciosas’ por onde 
passavam. No Rio, queixava-se a SMRJ, ‘sendo como é autorizada 
a condução em redes, muitos mortos de moléstias contagiosas são 
nelas conduzidos, ou em esquifes, o que além de oferecer um es-
petáculo de horror, ocasiona a infecção do ar’. E recomenda-se o 
uso de caixões fechados (Reis, 1991, p. 367).

A vigilância sobre os odores e ruídos tornou-se uma das principais 

frentes da campanha médica para reeducar os sentidos. Os médicos alerta-



ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

214 

vam sobre os perigos dos miasmas no ar e defendiam que o cheiro da mor-

te fosse rigorosamente afastado dos vivos. Para isso, a morte deveria ser 

higienizada, sem odor e silenciosa, recomendava Fonseca, com “nenhuma 

encomodação em voz alta pelas ruas” (Reis, 1991, p. 168).

Nesse sentido, os médicos, de forma enfática, se opunham aos cor-

tejos fúnebres barulhentos, especialmente ao repique dos sinos, um som 

tradicionalmente associado aos funerais. Em suas pesquisas, Reis (1991) 

examina a transformação cultural no processo de sepultamento, que pas-

sou das igrejas para os cemitérios, um movimento fortemente influenciado 

pelos avanços da medicina.

Reis (1991), aponta que alguns estudos mostravam a influência 

dos sons em áreas urbanas, onde o barulho de carroças, cavalos e o mo-

vimento das pessoas dominavam o ambiente. Esses sinos, de certa forma, 

simbolizavam a vida e eram aceitos pelas pessoas, mas, nesse contexto, 

trazia um peso emocional que afetava o estado psicológico e físico dos 

habitantes, principalmente pela constância e intensidade das badaladas.

Reis (1991) destaca que os documentos afirmavam que as mulhe-

res eram as mais afetadas pela sensibilidade emocional desencadeada pe-

los cortejos fúnebres, sofrendo com dores de cabeça, cansaço, ansiedade, 

baixa pressão arterial e, em alguns casos, crises epilépticas e histeria. Além 

disso, os pacientes em recuperação eram especialmente vulneráveis, pois 

o som dos sinos fúnebres frequentemente causava reações adversas, che-

gando a provocar mortes em alguns casos. 

Segundo Reis (1991), essas práticas, eram táticas de desodorização 

e o silêncio na cidade serviam para o ocultamento do morto. As epidemias 

de doenças contagiosas, como as pestes, demonstraram uma necessidade 

urgente de reformular as práticas funerárias.  O acúmulo de corpos em 

igrejas e áreas urbanas intensificava a disseminação de doenças, especial-



215 

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM

mente devido à falta de ventilação adequada e ao acúmulo de miasmas, 

que eram considerados responsáveis pela contaminação do ar. Nesse con-

texto, médicos e autoridades de saúde pública começaram a defender o 

afastamento dos sepultamentos dos centros urbanos, favorecendo a cria-

ção de cemitérios em áreas mais distantes e arejadas.  A população agora, 

passava a ter horror dos mortos, e a morte que antes era domada, um 

espetáculo, passa s ser uma ameaça pessoal, distinta e imediata.

 Com o passar dos séculos, a morte foi se tornando cada vez mais 

isolada socialmente. Já nas primeiras décadas do século XX, observou-se 

uma ruptura com a “morte tradicional”, em que “a morte de uma pessoa 

alterava solenemente o espaço e o tempo de um grupo social, o que po-

deria englobar toda a comunidade, como em uma aldeia” (Ariès, 2014, p. 

309).

Na transição do século XIX para o XX, a morte passa a ser vista de 

forma negativa, como algo “feio” e “sujo”. A manipulação do corpo provoca 

aversão, o que leva à necessidade de ocultá-la. Com as famílias sobrecarre-

gadas emocionalmente, o cuidado com os moribundos é transferido para 

as instituições médicas, que se tornam mais estruturadas e robustas. Nesse 

cenário, o hospital cumpre o papel de esconder a morte de maneira eficaz. 

De acordo com Herzlich (1993): 

A ocultação da morte no hospital poderá aparecer como o resul-
tado de múltiplos esforços para rotinizar e desdramatizar o óbito 
dentro do quadro de uma atividade cuja palavra-mestra é a efi-
ciência: a morte escondida, invisível, não dita, se presta melhor a 
um trabalho eficaz e rápido. No entanto, essa inserção no plano 
organizacional tem também outras consequências além daquelas 
ligadas à interação face a face, às atitudes de silêncio ou retrai-
mento frente àquele que vai morrer. (...) A morte não tem lugar 
senão modelada pela racionalidade de uma organização burocráti-
ca (Herzlich, 1993, p. 19).



ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

216 

Herzlich (1993) aponta que a transferência dos cuidados aos mori-

bundos para a medicina e suas instituições investigadas na chamada “me-

dicalização da morte”. Nesse contexto, o médico assume um papel central 

ao lado do paciente terminal, posição que antes era ocupada por figuras 

religiosas. No modelo de “morte moderna”, o paciente em estado terminal 

é privado de sua própria experiência de morrer, sendo submetido a nor-

mas e rotinas institucionais que priorizam a eficiência e a competência dos 

profissionais de saúde.

Ainda é possível, atualmente, em algumas cidades interioranas, es-

pecialmente no Brasil, o anúncio da morte em carros de som pelas ruas e 

o convite a despedidas nas casas e igrejas, mas essa prática aos poucos vai 

se extinguindo. 

Morrer como se nasceu, no leito, deixou de ser uma prática co-

mum na maioria das sociedades ocidentais contemporâneas, até porque 

existe atualmente um grande entrave burocrático sobre a hora e motivo da 

morte que automaticamente afasta e assusta a possibilidade de deixar a 

pessoa falecer em sua casa, é melhor que morra no caminho do hospital, é 

melhor que morra na emergência para que os tramites  finais sejam menos 

complexos e mais rápidos.

De acordo com Kovács (1992), a partir do século XX, o local da 

morte foi transferido do ambiente familiar para o hospital, suprimindo o 

fenômeno da morte assistida que como descrito por Ariès. Dessa forma, 

reafirma-se o triunfo da medicina moderna, caracterizado pelo isolamento 

do moribundo e pela medicalização, cujo papel seria manter a doença e a 

morte “na ignorância e no silêncio.”

 É importante destacar que, embora as Ciências Médicas tenham 

aumentado a expectativa de vida das pessoas, esse progresso não garante, 

necessariamente, a qualidade de vida. Scliar (2005) traz um relato médico 

importante a ser considerado:



217 

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM

De imediato fui transportado para UTI. E aí viverei uma experiên-
cia, para dizer o mínimo, insólita. Na UTI a vida está suspensa. O 
tempo ali não passa – aliás, não há relógios nas paredes. A luz nun-
ca se apaga; não é dia, não é noite, reina uma clareza fixa, imu-
tável. Mas o movimento é contínuo; médicos, enfermeiras, auxi-
liares circulam sem parar, examinando, manipulando os doentes, 
sempre em estado grave (Scliar, 2005, p. 11).

Atualmente, se convive com a morte sob o controle da medicina. 

Os sinais tradicionais de parada cardíaca já não são suficientes, e os médi-

cos seguem protocolos específicos para confirmar a morte cerebral, bio-

lógica e celular. Além disso, a família enfrenta pressão para decidir rapida-

mente sobre a doação de órgãos do paciente “quase morto”, muitas vezes 

antes de desligar os aparelhos que mantém o indivíduo vivo.  

Menezes (2004) considera esse momento:

No modelo da ‘morte moderna’, o doente que está morrendo é 
silenciado: não participa das decisões referentes à sua vida, doen-
ça e morte. Não há escuta para a expressão de seus sentimentos. 
Para Elias, na rotina institucional do hospital moderno não há es-
paço para emoções sejam os médicos, os doentes e/ou os fami-
liares. Esta ausência de espaço para a expressão de sentimentos 
é um sintoma das sociedades contemporâneas, nas quais muitas 
vezes as pessoas constroem uma autoimagem de mônadas isola-
das, o ‘ homo clausus’. Esta figura é caracterizada pela noção de 
clivagem entre o mundo interno e o mundo externo, o que conduz 
inexoravelmente a sentimentos de solidão e isolamento emocio-
nal, associados ao autocontrole na expressão emocional (Mene-
zes, 2004, p. 34).

Nesse contexto institucional dos hospitais modernos citado por 

Menezes, não há espaço para a expressão de emoções, seja de médicos, 

pacientes ou familiares. Essa falta de espaço para sentimentos reflete um 

aspecto das sociedades contemporâneas, onde as pessoas frequentemen-

te desenvolvem uma autoimagem de indivíduos isolados. 



ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

218 

A morte disfarçada e embelezada

Há um movimento crescente no mundo, inclusive no Brasil, co-

nhecido como “Funeral Homes”, descrito por Rodrigues (2006) como uma 

nova tendência na realização de funerais. Esse conceito se afasta dos tradi-

cionais ao oferecer uma estrutura moderna e personalizada, transforman-

do o funeral em um evento social mais elaborado, buscando amenizar a 

dor da perda por meio de um atendimento diferenciado e acolhedor.

Imaginou-se, então, colocando o corpo em exposição, cercado de 
uma nova ritualidade que desempenha as mesmas funções lógicas 
que viemos percebendo no correr desse estudo. Esses “funeral 
directors” não são nem o ambiente personalizado da residência 
do morto nem o ambiente impessoal dos hospitais. Eles criam um 
ambiente novo no qual o morto é rei, como os reis: não morre. 
Um ambiente em que um mestre de cerimônia comanda o com-
portamento das pessoas (lembrando-lhes discretamente as “boas 
maneiras”) a observar em um salão funerário durante as cerimô-
nias. O morto acolhe seus convidados, como se se tratasse de uma 
recepção: ele já foi lavado, embalsamado, cuidadosamente vesti-
do e maquiado. Todo traço de morte foi eliminado; o ambiente é 
planejado para que a dor não aflore e não atrapalhe o bom funcio-
namento das coisas. Como se tratasse de um coquetel ou de um 
vernissage, existe aí um tom protetor e um vocabulário cuja regra 
fundamental é a seguinte: a palavra morte – ou tudo o que dela se 
aproxime – é uma obscenidade.  
Em nome do “respeito ao defunto” e da “preocupação de não 
traumatizar os vivos”, os funcionários dessas funerárias cuidam 
da restauração do cadáver (apagar os traços de agonia), de sua 
conservação (disfarçar a tanatomorfose), de sua beleza (dando ao 
morto um aspecto saudável), de sua higiene (se não parece morto, 
não parece poluir), de seu ambiente (as pessoas se sentem mais à 
vontade, conversam mais livremente, em tom normal, ao som de 
música...). Em casos extremos, mas não raríssimos, o morto é co-
locado em posição de vivo, “falando” ao telefone, sentado em seu 
escritório, maquiado, de óculos, pernas cruzadas, às vezes senta-



219 

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM

do em sua sala de visitas (Living, em inglês) . Ele está vivo, vai se 
mexer! Mas ele não se mexe, tudo isso é uma ilusão: o vivo qua-
se-morto e na realidade um morto quase-vivo (Rodrigues, 2006, 
p. 180). 

Para Rodrigues (2006), os sobreviventes não percebem que caem 

na farsa da negação da morte e da rentabilidade, que transforma a morte 

em uma transação comercial. A revista VEJA em 2011, publicou uma maté-

ria interessante que tem por título “aceita um bem velado”? Onde destaca 

com certa estranheza as novas características da atual “moda”. O ambiente 

é uma linda mansão decorada com o mais fino rigor, com vários buffets e 

bebidas a vontade. 

Os pacotes de luxo incluem itens como bufê com opções simples 

(café, chá, biscoitos) ou sofisticados com doces e salgados finos. Os servi-

ços podem custar até quarenta mil reais (R$ 40 mil). Além disso, os velórios 

oferecem lembrancinhas como o “bem-velado” (um doce semelhante ao 

bem-casado) ou alternativas como saquinhos com sementes de girassol 

ou amêndoas cristalizadas. A casa também oferece música personalizada e 

transmissão de velório pela internet.

Um aspecto marcante nessa nova categoria de funerárias mo-

dernas é a atenção dada à apresentação do falecido, com o objetivo de 

suavizar o impacto visual da morte para os familiares e amigos.  Por meio 

de técnicas de conservação e restauração, o corpo é preparado para ser 

disposto em um ambiente que busca amenizar a sensação de luto e dor, 

muitas vezes com a intenção de apresentar uma imagem serena e “vivifi-

cada” do falecido. 

Flores de plástico e a vegetação arborizada disfarçam os muros e 

as sepulturas nos cemitérios-parque, criando uma falsa atmosfera de se-

renidade e calma, comprovada reservada aos mortos. Esses símbolos, po-



ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

220 

rém, são apenas pretextos, na verdade, o que se busca é apagar a morte e 

afastar os vivos desse pensamento perturbador. 

As sepulturas escondem caixões, que ocultam corpos e cadáveres. 

O cemitério torna-se um vasto mecanismo de ocultação, ao mesmo tempo 

em que preserva, erguendo uma barreira sutil entre o mundo dos vivos e o 

dos mortos, escondendo o horror dessa separação. 

Nesse sentido, Rodrigues (2006), ressalta que a morte no ociden-

te é ocultada e camuflada para não causar tanto sofrimento. Segundo a 

revista EXAME (2023)1, com o avanço da tecnologia já é possível evitar a 

ida ao cemitério para a despedida dos entes queridos, ao optar pelo fune-

ral virtual. Os funerais virtuais representam uma inovação que permite a 

realização de cerimônias de despedida online, possibilitando a reunião de 

familiares e amigos independentemente da localização geográfica. 

Realizados por meio de plataformas de videoconferência, como 

Zoom, Google Meet e Microsoft Teams, ou através de transmissões ao vivo 

em redes sociais, esses eventos recriam a atmosfera de um funeral tradi-

cional, incluindo homenagens, orações e compartilhamento de memórias.  

Segundo os idealizadores da proposta, Durante a cerimônia, é importante 

seguir um roteiro planejado, com momentos de reflexão, exibição de fotos 

e vídeos, além de mensagens de condolências. De acordo com a matéria 

publicada, o planejamento de um funeral virtual,  como toda a reunião 

online,  envolve a escolha cuidadosa da plataforma, a realização de testes 

1 https://www.funeralhome.com.br/funeral-home/a-funeral-home Inaugurado em 2008, o 
Funeral Home, situado na cidade de São Paulo, sito a Rua São Carlos do Pinhal, 376 - Bela 
Vista -SP, sendo esta, a primeira Casa de Funeral no Brasil. Numa atmosfera charmosa e 
tranquila, com decoração requintada e de destacada beleza, proporcionando a todos um 
ambiente privativo e muito confortável. O FUNERAL HOME oferece um serviço com mui-
ta responsabilidade, proporcionando aos clientes, profissionalismo, com um atendimento 
diferenciado para homenagear a memória de um ente querido; por isso dedicamos total 
atenção aos detalhes e ao modo de receber as pessoas.



221 

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM

técnicos, a criação de um ambiente adequado e a designação de um mo-

derador para conduzir o evento. É um caso a pensar! 

A morte ecológica 

Já pensou em virar árvore?  Pois essa pode ser uma nova tendên-

cia!  Em um mundo cada vez mais consciente da necessidade de preservar 

o meio ambiente, até mesmo o momento da morte está sendo reavaliado. 

A prática tradicional de funerais, que frequentemente busca embelezar e 

ocultar o fim da vida, está dando lugar a um movimento crescente: a morte 

ecológica. Publicada em 20182, a reportagem “Morte ecológica: funerais 

entram no debate ambientalista” explora como a sustentabilidade pode 

ser incorporada no último ato da vida.

Esse movimento propõe alternativas ecológicas aos funerais con-

vencionais, como árvores no lugar de caixões e urnas biodegradáveis, 

transformando o legado de quem parte em uma contribuição ativa para a 

preservação do meio ambiente. A ideia central é substituir as tradicionais 

sepulturas por práticas que integrem os corpos ou as cinzas à natureza, 

promovendo a criação de bosques, florestas e outros espaços ecológicos 

sustentáveis.

A reportagem destaca como essas práticas têm ganhado força, com 

muitas famílias buscando formas de despedir-se de seus entes queridos 

de maneira que respeite e nutra o planeta. A morte ecológica não é vista 

apenas como uma escolha ambiental, mas também como uma maneira 

simbólica e reconfortante de lidar com a dor da perda, trazendo um novo 

significado ao luto.

2 https://oglobo.globo.com/brasil/sustentabilidade/morte-ecologica-funerais-entram-no-
-debate-ambientalista-23071988 



ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

222 

Além disso, o movimento propõe uma reflexão mais profunda so-

bre o papel da morte dentro de um contexto mais amplo de sustentabili-

dade. Ao desafiar as formas tradicionais de homenagem, ele oferece uma 

nova perspectiva sobre o legado humano, onde a preservação do meio 

ambiente se torna parte essencial da memória daqueles que partiram. A 

combinação de inovação tecnológica com sensibilidade ambiental torna os 

funerais ecológicos uma tendência crescente, que alia respeito à natureza 

e à memória dos falecidos.

A proposta de transformar o corpo ou as cinzas em parte da terra, 

de maneira viva e orgânica, ganha destaque em iniciativas que promovem 

o plantio de árvores e o uso de urnas biodegradáveis. 

Esse movimento vai além das alternativas sustentáveis: ele oferece 

uma maneira única de lidar com o luto. Em vez de lápides e concreto, sur-

ge a possibilidade de transformar o legado dos nossos entes queridos em 

algo que respire, cresça e se conecte de forma harmônica com o mundo 

natural.

Considerações finais

Este estudo vai além de um simples debate socioambiental. Propo-

mos uma reflexão profunda sobre o fim: como nos despedimos de pessoas 

queridas e, principalmente, como gostaríamos de ser lembrados. A análise 

da morte nas sociedades contemporâneas revela uma mudança significa-

tiva na forma como lidamos com esse evento inevitável, tanto no âmbito 

pessoal quanto coletivo.

A sociedade, cada vez mais avessa à dor e ao sofrimento, busca 

esconder os sinais biológicos da morte por meio de práticas como a “morte 

sem cheiro”, a maquiagem dos falecidos e até funerais virtuais. Esses pro-



223 

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM

cessos de ocultação e camuflagem visam não apenas suavizar o impacto 

da morte, mas também proteger os vivos de sua presença perturbadora, 

tratando-a como um evento que precisa ser gerido, e não vivido de forma 

plena e natural.

As reflexões sobre as transformações nos rituais funerários, como 

as mudanças de sepultamento nas igrejas para os cemitérios e o crescente 

uso de funerais virtuais, nos mostram como a morte se tornou mais so-

litária e desprovida de significado emocional. A medicalização da morte, 

que prioriza a eficiência dos processos hospitalares, reflete a tendência 

de tratar a morte como algo a ser controlado, afastando a experiência do 

luto do convívio social. Ao mesmo tempo, a ascensão de práticas como a 

morte ecológica surge como uma tentativa de restabelecer o contato com 

a natureza, oferecendo uma nova forma de lidar com a morte que respeita 

o meio ambiente e cria um vínculo simbólico com a terra e a vida que se 

perpetua.

Essa desconexão entre o morrer e o viver, como nos apontam pen-

sadores como Philippe Ariès e Geoffrey Gorer, é emblemática de uma so-

ciedade que se distancia de sua finitude. Contudo, ao mesmo tempo, sur-

gem movimentos que buscam ressignificar esse processo, como o funeral 

ecológico, que transforma a morte em uma contribuição para a sustentabi-

lidade, criando um legado vivo através de árvores e urnas biodegradáveis.

Concluímos que, embora a sociedade moderna tenha conseguido 

controlar muitos aspectos da vida, a morte permanece um campo onde 

o controle e a ocultação prevalecem. Ao refletirmos sobre as diferentes 

formas de lidar com a morte , seja por meio de práticas tradicionais ou ino-

vadoras como os funerais ecológicos e virtuais, podemos vislumbrar uma 

possibilidade de reconciliação com a morte, de uma maneira mais cons-

ciente, respeitosa e significativa. 



ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

224 

O desafio permanece em encontrar um equilíbrio entre a necessi-

dade de preservar a vida e a urgência de reconhecer a morte como parte 

essencial da existência humana, sem negligenciar o luto, as emoções e o 

significado desse momento tão profundo e transformador.

Referências

ARIÈS, P. O Homem Diante da Morte. São Paulo: Editora Unesp, 2014.

BORGES, Helena. Morte ecológica: funerais entram no debate 
ambientalista. Sustentabilidade também é possível após o fim da vida, 
com árvores no lugar de caixões e urnas biodegradáveis. O Globo, Rio de 
Janeiro, 16 set. 2018, 4h:30. Atual. em: 17 set. 2018, 4h:18. Disponível 
em: https://oglobo.globo.com/brasil/sustentabilidade/morte-ecologica-
funerais-entram-no-debate-ambientalista-23071988. Acesso em: 23 de 
outubro de  2025.

FUNERAL Home. Aceita um bem velado. Veja, São Paulo, 28 jul. 2011. 
Disponível em: https://www.funeralhome.com.br/noticia/revista-veja_-
aceita-um-bem-velado . Acesso em: 23 out. de 2025.

GORER, Geoffrey. “Pornography of death”. Encounter, Issue n. 16, 
October,1955.

HERZLICH, C. Os encargos da morte. Rio de Janeiro: UERJ/IMS, 1993.

KOVÁCS, M. J. Morte e desenvolvimento humano. 3. ed. São Paulo: Casa 
do Psicólogo, 1992. 243 p.

MAGALHÃES, João Paulo. Como a tecnologia e a inovação podem 
contribuir para o momento de luto. Serviço funerário pode sofrer 
mudanças com a chegada de novas tecnologias. Exame, [s.l.], 
publicado em 27 fev. 2023, às 19h30. Disponível em: https://classic.



225 

CONEXÕES SOCIOAMBIENTAIS E ESTÉTICAS DO FIM

exame.com/bussola/como-a-tecnologia-e-a-inovacao-podem-
contribuir-para-o-momento-de-luto/?utm_source=copiaecola&utm_
medium=compartilhamento. Acesso em: 23 out. 2025.

MELO NETO, João Cabral de. Morte e vida Severina: e outros poemas para 
vozes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1996.

MENEZES, Rachel Aisengart. Em busca da boa morte: antropologia dos 
cuidados paliativos. Rio de Janeiro: Garamond: Fiocruz, 2004.

REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no 
Brasil do século XIX. São Paulo: Cia. das Letras, 1991.

RODRIGUES, José Carlos. Tabu da morte. 2. ed. rev. Rio de Janeiro: 
Fiocruz, 2006. 

RODRIGUES, Nina. Os africanos no Brasil. 6.ed. São Paulo: Ed. Nacional; 
[Brasília]: Ed. Universidade de Brasília, 1982.

SCLIAR M. O olhar médico: crônicas de medicina e saúde. São Paulo: 
Ágora; 2005.

THOMAS, L. V. Anthropologie de la Mort. Paris: Payot, 1976.



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

226 

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO 
ÉTICO E ESPIRITUAL

José Artur Tavares de Brito (Artur Peregrino)

Introdução

A COP30, realizada em Belém em 2025, focou na justiça socioam-

biental ao debater que os impactos das mudanças climáticas afetam de ma-

neira desigual grupos sociais, raciais e econômicos. A COP30 buscou vincular 

as ações climáticas com a redução das desigualdades e a garantia de direi-

tos, como saúde, água e um meio ambiente saudável, além de promover a 

participação social e a transição energética justa. 

Os desafios são enormes diante da crise climática. O sistema do ca-

pital hoje mundializado mais e mais se concentra. Tomar a sério estes dados 

obrigariam este capital a mudar de lógica, cuidar da natureza em vez de 

superexplorá-la, cultivar uma justiça social e uma justiça ecológica. É neces-

sário adotar padrões de produção e consumo que protejam as capacidades 

regenerativas da Terra, os direitos humanos e o bem-estar comunitário. Já 

está provado que o planeta, que, limitado, não suporta um projeto de cresci-

mento/desenvolvimento ilimitado. A seguir a lógica do capital iremos todos 

para o buraco, cedo ou tarde, estaremos nos defrontando com uma grande 

tragédia ecológico-social.



227 

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ÉTICO E ESPIRITUAL

O Desenvolvimento Sustentável é um apelo global à ação para acabar 

com a pobreza, proteger o meio ambiente e o clima e garantir que as pessoas, em 

todos os lugares, possam desfrutar de paz e de prosperidade. 

Fazemos questão de sublinhar que as hermenêuticas redutoras não dão 

conta da realidade atual tão complexa. A visão dualística entre o sujeito (razão 

humana) e objeto (a natureza), própria da racionalidade instrumental moderna, 

não permitiu que as éticas que emergiram nesse paradigma rigidamente antro-

pocêntrico fizessem o reconhecimento da natureza em sua complexidade e con-

cretude própria.

Constatamos que, no lado oposto desse pensamento, como reação à 

mentalidade antropocêntrica, tem surgido um vigoroso movimento ambientalis-

ta em cujo interior encontra-se uma corrente sustentada por princípios éticos que 

defendem uma harmonização intrínseca com a natureza.

São modelos de ética ambiental centrados numa visão biocêntrica em 

que o indivíduo se dilui no horizonte de um todo igualitário, de modo que a diferen-

ciação fica suprimida e tanto a natureza como o ser humano, paradoxalmente, não 

são reconhecidos como um outro. Aqui queremos enfatizar que a natureza também 

é o outro e tem direitos. Como lemos na publicação Direitos da Natureza (2020):

A formulação de uma teoria geral que pretende a construção dos 
Direitos da Natureza parte da descrição de princípios que se fun-
dam na própria dinâmica da Natureza e se legitimam na confor-
mação natural do sistema de vida. Para além do comportamento 
ecossistêmico, considera o sistema menor da vida social humana 
que inclui o elemento da interculturalidade e da territorialidade 
(Lacerda, 2020, p. 22).

É nesse sentido que queremos recuperar o sentido unitário 

que os povos originários dão em sua relação com a natureza. Os povos 

originários mantêm com a natureza não uma relação utilitarista, mas de 

participação e comunhão. Na realidade é o pleno sentido que damos a 



JOSÉ ARTUR TAVARES DE BRITO (ARTUR PEREGRINO)

228 

justiça socioambiental. A cultura dominante formulou um paradigma da 

dominação. Um modelo da exploração e imposição de costumes e crenças. 

Urge superarmos tanto o antropocentrismo unilateral, desenvolvido pela 

racionalidade instrumental moderna, quanto o biocentrismo totalizador. É 

como caminhar numa estrada de mão dupla, é importante frisar sempre 

que “abre-se assim o caminho de um diálogo crítico com a teologia cristã da 

criação na procura de uma ética capaz de compreender a realidade atual, 

planejar e orientar o agir humano para superar a crise socioambiental” 

(Cirne, 2013, p. 80).

O Papa Francisco na encíclica Fratelli Tutti (2020), diz que somos 

parte da natureza. Todos os seres vivos possuem o mesmo código genético 

de base, desde a bactéria que surgiu há 3,8 bilhões de anos, passando pe-

los dinossauros e os colibris, e chegando ao ser humano, temos os mesmos 

20 aminoácidos e as mesmas quatro bases fosfatadas. Quer dizer, somos 

de fato, e não poeticamente, irmãos e irmãs. Mas não nos tratamos como 

tais. A dimensão socioambiental que é prima irmã da justiça socioambien-

tal está bem expressa nesta carta encíclica sobre a fraternidade e a amiza-

de social.

Ninguém deve fechar-se em si mesmo ou fechar qualquer tipo de 

fronteira, pois dependemos uns dos outros. O Papa Francisco afirma na 

encíclica Fratelli Tutti (2020) que um país que progride com base no seu 

substrato cultural original é um tesouro para toda humanidade. Além do 

mais, o mundo foi criado para todos. Essa visão está presente nas grandes 

tradições espirituais da humanidade. 

Precisamos fazer crescer a consciência de que, hoje, ou nos salva-
mos todos ou não se salva ninguém. A pobreza, a degradação, os 
sofrimentos de um lugar da terra são um silencioso terreno fértil 
de problemas que finalmente, afetarão todo planeta. Se no preo-
cupa o desaparecimento de algumas espécies, deveria afligir-nos 



229 

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ÉTICO E ESPIRITUAL

o pensamento de que, em qualquer lugar, possam existir pessoas 
e povos que não desenvolvem o seu poteciale a sua beleza por 
causa da pobreza ou de outros limites estruturais (Francisco, 2022, 
p. 137).

No contexto da ecologia integral há um movimento ético e espiri-

tual. Podemos chamar de espiritualidade ecológica que é a vivência da fé 

em comunhão com toda a criação, reconhecendo a realidade divindade 

como criadora e que age como guardiã da vida. Essa espiritualidade se 

desenvolve em atitudes concretas com a natureza. 

Segundo o Papa Francisco tem que haver uma conversão ecoló-

gica. Esse conceito cunhado por Francisco se define como transformação 

interior e comunitária para adotar um estilo de vida mais sustentável, em 

harmonia com a criação e a justiça social. Vamos ver que isso implica em 

mudar hábitos de consumo e descarte, reconhecendo a interconexão en-

tre a crise ambiental e social, e exige ações concretas para cuidar da “casa 

comum”, que foi um termo frequentemente usado em materiais de mobi-

lização e reflexão COP30, sobre mudanças climáticas, que foi realizada em 

Belém, no Pará, em 2025.

COP30 e Cúpula dos povos: avanços e desafios

De acordo com o governo brasileiro, a COP-30 deu continuidade às 

diretrizes do Acordo de Paris, que completa dez anos este ano, e às discus-

sões das edições anteriores. Entre os temas centrais estiveram: redução 

de emissões de gases de efeito estufa; adaptação às mudanças climáticas; 

financiamento climático; tecnologias de energia renovável; preservação de 

florestas e biodiversidade e justiça climática.



JOSÉ ARTUR TAVARES DE BRITO (ARTUR PEREGRINO)

230 

A COP-30 no Brasil representou uma oportunidade para o País 

reforçar seu papel de liderança nas discussões climáticas globais e apre-

sentar avanços em setores como energias renováveis, biocombustíveis e 

agricultura sustentável. Essa conferência chegou ao término com avanços, 

embora permeados por entraves que impediram decisões mais assertivas 

em pontos estratégicos. Apesar disso, não há motivo para desânimo. Fo-

ram três décadas de negociações sobre como conter o agravamento da 

crise climática.

Entre os fundamentos que orientam a governança climática in-

ternacional, destaca-se o Princípio das Responsabilidades Comuns porém 

diferenciadas, consagrado na Cúpula da Terra realizada no Rio de Janeiro, 

em 1992. Esse princípio é um eixo central das negociações sobre mudança 

do clima e desenvolvimento sustentável, ao afirmar que todos os Estados 

devem responder aos desafios ambientais globais, porém de modo com-

patível com suas capacidades institucionais, condições socioeconômicas e 

trajetórias históricas de contribuição para a crise climática.

É um elemento indispensável para a consolidação da justiça 

climática, ao orientar a distribuição equitativa das obrigações entre 

países desenvolvidos e países em desenvolvimento. Esse princípio parte 

do entendimento de que a responsabilidade pela proteção do clima é 

compartilhada, mas não homogênea. As nações industrializadas, cujo 

desenvolvimento esteve historicamente ligado à intensa emissão de gases 

de efeito estufa, devem ser mais responsabilizadas.

É claro que os países em desenvolvimento enfrentam limitações 

estruturais como restrições econômicas, maior vulnerabilidade ambiental 

e déficits de infraestrutura, que dificultam a adoção de medidas rigorosas 

sem cooperação internacional. Fica claro que a mudança e envolvimento 

tem que ser geral e não local. É importante lembrar muitos países 

desenvolvidos de obrigações que frequentemente relativizam.



231 

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ÉTICO E ESPIRITUAL

Realizar uma COP na Amazônia, em meio a um mundo marcado 

pela disputa entre Estados Unidos e China, por guerras, por estímulos à 

indústria bélica e pela crise do multilateralismo, já representou um esforço 

extraordinário. A mídia brasileira não ajuda nesse sentido. Falo da mídia 

comercial que tem complexo de vira-lata. Na realidade são famílias que, 

quando veem seus interesses comerciais e ideológicos contrariados, se 

comportam como “famiglia” mafiosa. São donos privados que pretendem 

falar para todo Brasil e manter sob tutela a assim chamada opinião públi-

ca. Essa mídia comercial é bastante conhecida, na qual se instalou a razão 

cínica e o que há de mais falso e chulo da imprensa brasileira. Estes estão 

a serviço de um bloco histórico assentado sobre o capital que sempre ex-

plorou o povo. Esta mídia empresarial se comporta como um feroz partido 

de oposição ao governo do presidente Lula que convocou a COP30 para a 

cidade de Belém do Pará.

Alguns analistas estrangeiros registraram que a escolha de Belém 

do Pará, inicialmente vista por muitos como um equívoco logístico mos-

trou-se acertada. A simples chegada à cidade, sobrevoando a imensidão 

da floresta amazônica recortada por seus rios, oferece um choque de reali-

dade à comunidade internacional. Isso porque Belém é banhada principal-

mente pelo Rio Guamá e pela Baía do Guajará, que faz parte do complexo 

estuarino do Rio Pará. A cidade é entrecortada por uma vasta rede de rios e 

igarapés, que contribuem para sua beleza natural e identidade amazônica. 

E os resultados da COP30? Entre os principais, destaca-se a Deci-

são Mutirão, documento central aprovado sob a condução da Presidência 

da COP30. Ela estabelece uma mobilização global contra a crise climática e 

lança o Acelerador Global de Implementação, iniciativa voluntária voltada 

a apoiar países na execução de seus Planos Nacionais de Adaptação. A esse 

conjunto soma-se a Missão Belém para 1,5°C, voltada a ampliar a ambição 



JOSÉ ARTUR TAVARES DE BRITO (ARTUR PEREGRINO)

232 

e a cooperação internacional em mitigação, investimentos e adaptação, 

além do compromisso de  triplicar o financiamento para adaptação até 

2035, reforçando a urgência de recursos para nações em desenvolvimento.

A COP30 também registrou avanços inéditos. Pela primeira vez, 

documentos centrais entre eles a própria Decisão Mutirão, mencionaram 

explicitamente  povos afrodescendentes, e reconheceram a relevância 

dos  direitos territoriais  e dos  conhecimentos tradicionais  de povos indí-

genas e comunidades locais nas estratégias de mitigação de longo prazo. 

O Plano de Ação de Gênero foi fortalecido, com ampliação do orçamento 

sensível ao gênero e valorização da liderança de mulheres indígenas, afro-

descendentes e rurais.

O presidente da República do Brasil anunciara que a COP30 seria 

guiada pela ciência, sendo chamada de a “COP da verdade”. Ainda no início 

o presidente ressaltou o papel fundamental da ciência e reforçou que é o 

momento de as lideranças deixarem claro se estão prontas para enfrentar 

as consequências da mudança do clima, mas infelizmente não houve con-

senso para adotar o Mapa do Caminho para o abandono dos combustíveis 

fósseis, mesmo diante das evidências científicas sobre a proximidade do 

ponto de não retorno. De fato, há evidências científicas que a humanidade 

está perigosamente próxima de vários pontos de não retorno climáticos, 

com alguns sistemas possivelmente já em transição irreversível. O consen-

so científico, refletido nos relatórios do Painel Intergovernamental sobre 

Mudanças Climáticas (IPCC) e em estudos recentes, aponta para a urgência 

de ações drásticas para evitar consequências catastróficas. 

A ausência de menção explícita à eliminação dos fósseis nos docu-

mentos finais frustrou expectativas. Ainda assim, o simples fato de o tema 

ter sido colocado no centro das discussões, incluindo a Cúpula dos Líderes 

mesmo antes da abertura oficial da conferência, gerou um movimento iné-



233 

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ÉTICO E ESPIRITUAL

dito: 82 países aderiram rapidamente ao Mapa. Sob liderança da Colôm-

bia, uma conferência específica sobre o assunto está sendo planejada, de-

monstrando que, mesmo fora dos textos oficiais, a pressão dos territórios 

e da sociedade civil pode ampliar a ambição climática e influenciar futuros 

acordos.

A COP30 mobilizou o País com participação efetiva de inúmeras 

entidades e o mundo em torno da agenda climática, ampliou o debate 

público e reuniu mais de 42 mil participantes de 195 países. Há, de fato, 

muitos questionamentos sobre a efetividade dessas conferências, mas es-

tas permanecem sendo o principal instrumento multilateral para enfrentar 

a crise climática. Imperfeitas, lentas e repletas de tensões, elas continuam 

sendo um espaço disponível para construir soluções globais, embora não 

seja o único.

A sociedade civil se organizou também. Destacamos a Cúpula dos 

Povos que foi um evento paralelo e autônomo à cúpula oficial (COP30) e 

que reuniu movimentos sociais, organizações comunitárias e redes inter-

nacionais para debater a crise climática sob a perspectiva da justiça social 

e ambiental. Ela deu voz a grupos como povos indígenas, comunidades tra-

dicionais e periferias, que são frequentemente os mais afetados pelas mu-

danças climáticas, mas menos ouvidos nas negociações internacionais. O 

evento buscou propor soluções, fortalecer a mobilização popular e pressio-

nar por mudanças em políticas que consideram ineficazes.

A Cúpula dos Povos fez uma carta final. Ela denuncia que a crise cli-

mática se agrava com o avanço da extrema direita, do fascismo e das guer-

ras, e afirma que os países do Norte global, as corporações transnacionais 

e as elites econômicas são os principais responsáveis pelas múltiplas crises 

ambientais e sociais. Há forte repúdio ao genocídio do povo palestino e so-

lidariedade ativa a povos que resistem a projetos imperiais, à militarização 

e à violação de seus territórios.



JOSÉ ARTUR TAVARES DE BRITO (ARTUR PEREGRINO)

234 

O texto também reafirma uma visão que coloca o trabalho de cui-

dado no centro da vida, reconhecendo o feminismo como parte essencial 

da resposta às crises. Também coloca em evidência a sabedoria ancestral 

dos povos originários, a criatividade dos territórios e a força espiritual que 

orienta as lutas.

Um acontecimento terrível se deu no Brasil após 5 dias do término 

da COP30. Enquanto o País sediava essa grande conferência, prometendo 

um “pacto pela vida das florestas, oceanos e da humanidade” sob a lide-

rança do governo federal, os parlamentares votaram para derrubar — em 

ampla maioria — 56 vetos do presidente Luiz Inácio Lula da Silva a um 

projeto de lei que flexibiliza drasticamente a legislação de licenciamento 

ambiental.

Entre os principais tópicos que voltam a valer está a simplificação 

para o licenciamento de atividades de médio potencial poluidor r a am-

pliação da LAC (Licença por Adesão e Compromisso), vista como uma das 

mais perigosas, já que dispensa análise prévia caso haja compromisso do 

empreendedor. Segundo o governo federal, o veto impede que empreen-

dimentos de risco significativo, como barragens de rejeitos, sejam subme-

tidos a licenciamento simplificado sem a devida análise técnica.

Sob a presidência brasileira, como já vimos, a COP30 buscou ligar 

“a agenda climática global” com “a vida cotidiana das pessoas”, enfatizando 

a urgência de proteger florestas nativas, oceanos, garantir justiça climática 

e assegurar participação de povos indígenas e comunidades tradicionais — 

pilares defendidos como caminho para um desenvolvimento sustentável.

Mas o que assistimos no Brasil foi, logo após o fim da convenção 

da ONU, o próprio Congresso Nacional virar as costas para os compromis-

sos climáticos e ambientais: ao rejeitar 56 vetos presidenciais, devolveu ao 

Brasil a versão mais agressiva — e destrutiva — de um projeto apelidado 

como PL da Devastação.



235 

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ÉTICO E ESPIRITUAL

Com a derrubada dos vetos volta a ser permitida a supressão sim-

plificada de vegetação na Mata Atlântica, removendo o bioma de regime 

especial de proteção; passa-se ao Legislativo e aos estados a definição 

de parâmetros ambientais — inclusive o que é porte médio/pequeno, o 

que é “baixo ou médio potencial poluidor”, e que tipologias precisam de 

licenciamento; retira-se obrigações de consulta prévia a povos indígenas e 

comunidades quilombolas, além de enfraquecer o papel de órgãos como 

ICMBio, Funai e Fundação Palmares no licenciamento e ainda libera diver-

sas atividades da exigência de licenciamento — inclusive manutenção de 

infraestrutura, obras rurais com registro pendente no CAR, obras de sanea-

mento, entre outras.

Nesse sentido o País vive um sentimento de “luto” após a derruba-

da, pelo Congresso Nacional, desses 56 vetos relacionados à legislação am-

biental. O que o Congresso fez foi uma ruptura profunda de um arcabouço 

que levou décadas para ser consolidado. Não se trata de mera flexibiliza-

ção, mas de um ataque direto ao marco legal que orienta o licenciamento 

ambiental no País.

Esse impacto ocorre justamente quando o Brasil enfrenta efeitos 

cada vez mais severos da crise climática. Foi uma demolição do licencia-

mento ambiental brasileiro. Com essa mudança, situações críticas tendem 

a se intensificar e essa decisão do Congresso ocorre no pior momento 

possível. Porque este momento é o que a sociedade mais precisa de pro-

teção.

É um absurdo a interpretação de parlamentares de que a remoção 

de vetos fortalece a autonomia de estados e municípios. A ministra do 

meio ambiente, Marina Silva, chamou atenção para o fato que essa 

fragmentação das regras ambientais coloca o País em risco e pode prejudi-

car inclusive relações comerciais internacionais.



JOSÉ ARTUR TAVARES DE BRITO (ARTUR PEREGRINO)

236 

Vale a advertência de um eminente filósofo alemão Rudolf-Otto 

Apel (2000, p. 410): “pela primeira vez na história do gênero humano, os 

seres humanos foram postos, na prática, diante da tarefa de assumir a res-

ponsabilidade solidária pelos efeitos de suas ações em um parâmetro que 

envolve todo o planeta”.

Considerações finais

O “cuidado da casa comum” se impõe como caminho ético espi-

ritual. De fato, a “casa comum” é um ato de fé. Na Encíclica Laudato Si 

(2015), o Papa Francisco, vem chamar a atenção sobremaneira para o cui-

dado que todos devem ter para com a casa comum, a essa temática lembra 

Leonardo Boff: “é a primeira vez que o magistério pontifício aborda de for-

ma tão cabal e extensa a questão ecológica” (BOFF, 2016, p. 15).

A promoção da justiça aponta para um conjunto articulado de di-

mensões do ser humano comprometido com a causa. O diálogo com as 

culturas e as religiões é fundamental para uma humanidade nova. A luta 

pela justiça socioambiental para ser completa tem que contemplar as tra-

dições espirituais que primam pela vida integral que envolve o ser humano 

simultaneamente a natureza. Todas as religiões, além de promover o en-

contro com a divindade, buscam uma humanização do ser humano, pois 

todas dão centralidade ao amor, à solidariedade, à compaixão e à reverên-

cia face ao Sagrado. Nesse sentido, Leonardo Boff (1993, p. 139) diz que

a espiritualidade é uma expressão para designar a totalidade do 
ser humano, enquanto energia, sentido e vitalidade. [...]. Significa 
viver segundo a dinâmica própria da vida e revela um lado exte-
rior nas relações sociais com os outros seres humanos e com a 
natureza e um lado interior que se realiza como diálogo com o eu 
profundo, com o grande ancião e anciã que moram dentro de nós, 



237 

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ÉTICO E ESPIRITUAL

com o mistério que nos habita e que chamamos Deus, mediante a 
contemplação, a interiorização e a busca do próprio coração.

O que seria realmente a justiça socioambiental? Os pesquisado-

res/as e estudiosos/as do tema introduz uma resposta dentro do paradoxo 

justiça e meio ambiente. Dessa forma, Henri Acselrad (2005, p. 223) deixa 

claro que

Justiça Ambiental é uma noção emergente que integra o processo 
histórico de construção subjetiva da cultura dos direitos no bojo 
de um movimento de expansão semântica dos direitos huma-
nos, sociais, econômicos, culturais e ambientais. Na experiência 
recente, a justiça ambiental surgiu da criatividade estratégica dos 
movimentos sociais, alterando a configuração de forças sociais en-
volvidas nas lutas ambientais e, em determinadas circunstâncias, 
produzindo mudanças no aparelho estatal e regulatório responsá-
vel pela proteção ambiental.

O casamento indelével entre ética e espiritualidade nos leva para 

uma “visão integral” (Wilber, 2007, p. 33). Essa visão provoca um processo 

existencial que nos faz passar de um estágio etnocêntrico para uma dimen-

são cosmocêntrica. Se faz necessário hoje realmar o mundo e para isso a 

dimensão da espiritualidade é um elemento muito importante para cons-

truir um novo humanismo. Mesmo que a gravidade do impacto de toda 

degradação presenciada turve nossos horizontes, talvez possamos  cele-

brar novos alentos para um tímido incremento na civilidade, no cuidado 

pelos outros, perceptível em certos comportamentos e nos espaços pú-

blicos. Trata-se de uma novidade que também se fez visível em algumas 

lideranças empresariais. Talvez sejam resultados da reação ao impacto da 

pandemia.



JOSÉ ARTUR TAVARES DE BRITO (ARTUR PEREGRINO)

238 

É importante povoar o nosso próprio  habitat dessa consciência, 

refletindo-se tanto no cuidado e atenção às pessoas que conosco vivem e 

que nos procuram, como vigiando o bom uso de tudo, evitando desperdício 

e favorecendo reaproveitamentos. 

É fundamental que estejamos permanentemente atentas e 

atentos as nossas atitudes. Isso define o futuro das próximas gerações. 

Que as crianças e os jovens que crescem em nosso meio possam beber de 

nossas vidas e de nosso testemunho, uma autêntica “cultura do cuidado” 

impulsionada pela “espiritualidade do cuidado”. É nesse sentido que 

sonhamos em mutirão sob a grande generosidade da Mãe Terra.  

Referências

ACSELRAD, Henri. Justiça Ambiental: Narrativas de Resistência ao Risco 
Social Adquirido in Encontros e Caminhos: Formação de Educadoras(es)
Ambientais e Coletivos Educadores. Brasília: MMA, 2005.

APEL, Rudolf-Otto. O a priori da Comunidade de Comunicação. São Paulo: 
Editora Loyola, 2000. 

BOFF, Leonardo. Ecologia, Mundialização, Espiritualidade. São Paulo: Ática, 
1993.

BOFF, Leonardo. A encíclica do Papa Francisco não é “verde”, é integral. 
In: Murad, Afonso; Sinivaldo Silva Tavares (Org.). Cuidar da Casa Comum: 
chaves de leitura teológicas e pastorais da Laudato Si’. São Paulo: Paulinas, 
2016. (Coleção antena da fé). p. 15-23.

CIRNE, Lúcio Flávio Ribeiro. O espaço da coexistência. Uma visão interdisciplinar 
de ética socioambiental. São Paulo: Ed. Loyola, 2013.

FRANCISCO, Papa. Carta encíclica Fratelli Tutti. São Paulo: 
Paulinas, 2022.



239 

JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ÉTICO E ESPIRITUAL

FRANCISCO, Papa. Laudato Si: Sobre o cuidado da casa comum. 
São Paulo: Paulinas, 2015.

FRANCISCO, Papa. Fratelli Tutti: sobre a fraternidade e a amizade social. 
2020. Disponível em: http://bit.ly/3kPBuVq. Acesso em: 06 out. 2025.

FRANCISCO, Papa. Laudato si: sobre o cuidado da casa comum. 2015. 
Disponível em: https://bit.ly/3JGpD6H. Acesso em: 06 out. 2025.

BOFF, Leonardo. Ecologia, Mundialização, Espiritualidade. São Paulo: Ática, 
1993.

LACERDA, Luiz Felipe. Direitos da Natureza. Marcos para a construção de 
uma teoria geral. São Leopoldo: Casa Leiria, 2020.

WILBER, Ken. A visão integral. Uma introdução à revolucionária abordagem 
integral da Vida, de Deus, do universo e de tudo mais. São Paulo: Cultrix, 
2007.



240 

MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

SOBRE OS AUTORES

ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS
Doutora em Ciências da Religião pela UNICAP e Mestre em Teologia pelo 

Instituto Ecumênico de Pós-Graduação em Educação e Teologia. É profes-

sora convidada da ESPM no curso de pós-graduação em gestão de pessoas. 

Atualmente, trabalha como assessora pedagógica na SOMOS, ministrando 

treinamentos para professores e gestores de escolas de educação básica. 

Faz parte do Banco de Avaliadores do Sistema Nacional de Avaliação da 

Educação Superior (BASis) - INEP-MEC.

CLAUDIA ALEXANDRE
Pós-Doutoranda em Antropologia (FFLCH-USP); Doutora em Ciência da Re-

ligião (PUC-SP); Mestre em Ciência da Religião (PUC-SP). Jornalista, Comu-

nicadora de Rádio e TV, e Pesquisadora Acadêmica. Especialista em Ciên-

cias da Religião - PUC-SP). Especialista em Administração e Organização de 

Eventos (SENAC-SP). Graduada em Comunicação Social - Jornalismo - FIAM-

-FAAM. É autora, entre outros títulos, dos livros Orixás no Terreiro Sagrado 

do Samba - Exu e Ogum no Candomblé da Vai-Vai (Editora Aruanda e Griot) 

e Exu Mulher e o Matriarcado Nagô - sobre masculinização, demonização 

e tensões na formação dos candomblés. Prêmio Jabuti Acadêmico 2024 - 

Categoria Ciências da Religião e Teologia, pela obra Ex-mulher e o Matriar-

cado Nagô. Troféu Raça Negra 2024 - Universidade Zumbi dos Palmares. 

Prêmio Jabuti Acadêmico 2025 - obra coletiva A Salvação da Pátria Amada.



241 

SOBRE OS AUTORES

FAUSTINO DOS SANTOS
Doutorando do Programa de Teologia da Fordham University, Nova Iorque, 

EUA. Mestre em Teologia pela UNICAP. Bacharel em Teologia pela Facul-

dade Católica de Fortaleza - FCF. Licenciado em Filosofia pela Universidade 

Católica de Pernambuco - UNICAP. Foi professor da disciplina de Ecume-

nismo e Diálogo Inter-religioso no Curso de Especialização em Cateque-

se e Liturgia do Instituto de Estudos Superiores do Maranhão IESMA em 

2021.

FLÁVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA
Doutorando em Ciências da Religião pela UNICAP; mestrado em Extensão 

Rural e Desenvolvimento Local pela Universidade Federal Rural de Per-

nambuco. Graduado em Ciências Econômicas pela Universidade Católi-

ca de Pernambuco; e MBA em Gestão de Organização Social pela UFPE; 

Pós-graduação em Consultoria para Pequenas e médias Empresas pela 

SUDENE. Atuou como analista técnico - Serviço de Apoio às Micro e Peque-

nas Empresas de Recife; professor pós-graduação da Faculdade Joaquim 

Nabuco e da Faculdade de Ciências Humanas e Sociais de Igarassu, atuan-

do principalmente nos seguintes temas: desenvolvimento local, economia 

solidária e candomblé.

FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI
Pós-doutorado em Ciências da Religião pela Universidade Católica de Per-

nambuco e doutorado em Teologia Sistemática pela Pontifícia Universida-

de Católica do Rio de Janeiro, em cuja pesquisa inquiriu sobre A mística 

cristã e o diálogo inter-religioso em Thomas Merton e em Raimon Panikkar 

- Para uma maturidade cristã e uma mística inter-religiosa. Possui mestra-

do em Teologia Sistemática pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de 



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

242 

Janeiro, com pesquisa sobre Mística, lugar para o encontro e diálogo inter-

-religioso. Contribuições de Juan Martin Velasco e Andrés Torres Queiruga. 

Bacharela em Teologia pela Universidade Católica de Pernambuco. Atual-

mente é coordenadora e professora do Programa de Pós-graduação em 

Teologia da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro; está inserida 

na Linha de Pesquisa Religião e Modernidade; e coordena dois projetos: 

Mística e espiritualidade do cotidiano e Teologia espiritual encarnada. 

FRANCISCO DANIEL PEREIRA LEÃO
Doutorando em Ciências da Religião na Universidade Católica de 

Pernambuco; e Mestre em Educação  - Universidade Federal do Ceará. 

Atualmente é escritor e professor na Rede Pública Municipal de Educação 

de Fortaleza.

GILBRAZ ARAGÃO
Doutor em Teologia pela PUC-RJ e Mestre pela Pontifícia Faculdade de Teo-

logia de São Paulo. Professor e pesquisador na Universidade Católica de 

Pernambuco, coordenador do Observatório Transdisciplinar das Religiões 

no Recife e do Grupo de pesquisa UNICAP/CNPq Espiritualidades Contem-

porâneas, Pluralidade Religiosa e Diálogo. É também colaborador no Pro-

grama de Pós em Ciências das Religiões da UFPB.

GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA
Doutoranda em Ciências das Religiões – UFPB; Mestra em Extensão Rural 

e Desenvolvimento Local pelo Programa de Pós-graduação da Universida-

de Federal Rural de Pernambuco - UFRPE. Possui bacharelado em Teologia 

pela Faculdade Kuryos. Integrante do grupo de estudos sobre Mídia, Reli-

gião e Cultura, da Sociedade Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Co-

municação (Intercom); Integrante do grupo de pesquisa GRUJORDI - Grupo 



243 

SOBRE OS AUTORES

de Pesquisa em Jornalismo e Diversidade Cultural, pesquisa e discute os 

seguintes temas: Comunicação e Cultura Popular, Midiatização e Estudos 

da Paz e Gênero, Violência Doméstica e Religião. Agricultura Familiar. Gru-

po de Pesquisa Espiritualidade, Religião Vivida e Teologia Prática (Faculda-

de EST) e Grupo de Pesquisa de transdisciplinaridade e diálogos da UNICAP. 

Especialista em Elaboração de Projetos e Emendas Parlamentares na área 

de políticas para Mulheres.

JOSÉ ARTUR TAVARES DE BRITO (ARTUR PEREGRINO)
Doutor em Ciências da Religião pela Universidade Católica de Pernambuco 

(UNICAP) e Mestre em Antropologia pela UFPE; Prof. do Curso de Teologia 

na UNICAP e membro do Instituto Humanitas - IHU UNICAP; pesquisador 

do Grupo de pesquisa UNICAP/CNPq Religiões, identidades e diálogos, na 

linha de pesquisa Diálogos inter-religiosos; membro do Grupo de Peregri-

nas e Peregrinos do Nordeste – GPPN.

JOSÉ FÁBIO BENTES VALENTE
Doutorando em Ciências da Religião pela Universidade Católica de Per-

nambuco-UNICAP, na qualidade de bolsista PROSUC/CAPES. Mestre em 

Ciências das Religiões pela Faculdade Unida de Vitória-FUV (2019). Espe-

cialista em Tutoria de Educação a Distância EAD - FBN (2024). Graduado 

em Ciências Teológicas pela Faculdade Boas Novas - FBN. Graduado em Li-

cenciatura Plena em História pela Universidade Estácio de Sá - UNESA. Gra-

duando em Pedagogia Pela Universidade Estácio de Sá - UNESA (2025-). Faz 

Parte do Grupo de Pesquisa Espiritualidades, Pluralidade e Diálogo (CNPq). 

Faz parte do grupo de Pesquisa PNEUMA, do Programa de Pós-Graduação 

Lato Sensu da Faculdade Boas Novas, onde realiza pesquisas nas áreas de 

Teologia, Religião e Educação na Amazônia.



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

244 

JOSÉ FABRÍCIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL
Doutor em Ciências da Religião pela Universidade Católica de Pernambuco 

e Mestre em Teologia pela Pontifícia Universidade Gregoriana de Roma-IT. 

Especializado em Filosofia e Ensino de Filosofia pelo Centro Universitário 

Claretiano de Batatais-SP. É membro do Grupo de Pesquisa Espiritualidades 

Contemporâneas, Pluralidade Religiosa e Diálogo (CNPq). É Coordenador 

do Projeto de Pesquisa sobre Transumanismo e Religião. É Palestrante 

e Expert em conteúdos e estratégias para desenvolver a Inteligência 

Espiritual com foco na promoção da Espiritualidade Laica.

JUANE BRAÚNA ALVES
Doutoranda e mestra em Ciências da religião pela Universidade Católica de 

Pernambuco (UNICAP). Bacharel em Museologia pela Universidade Fede-

ral de Pernambuco (UFPE). Tem interesse nos seguintes assuntos: conser-

vação de acervos históricos, arte sacra, antropologia da religião e história 

da arte.

LUCA PACHECO
Luis Carlos de Lima Pacheco, é doutor em Ciências da Religião pelo Programa 

de Pós-Graduação em Ciências da Religião da Universidade Católica de 

Pernambuco, com tese sobre o sagrado nos jogos digitais; Mestre em 

Ciências da Religião pela mesma Instituição. Possui Especialização em 

Comunicação Social e Religiosa pela Université Catholique de Lyon (França); 

graduação em Teologia pela Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia e 

em Design Industrial - Programação Visual pela Universidade do Estado 

de Minas Gerais. Docente do Programa de Pós-graduação em Ciências 

da Religião da Unicap, membro do Grupo de Pesquisa “Cristianismo e 

Interpretações” e “Religiões, Identidades e Diálogos” e “Espiritualidades 

Contemporâneas, Pluralidade Religiosa e Diálogo” nos programas de 



245 

SOBRE OS AUTORES

pós-graduação em Teologia e Ciências da Religião da Unicap. Atua como 

coordenador do Curso de graduação em Ciências da Religião - Unicap.

MARIANO VICENTE
Mestre em Ciências da Religião; MBA em Digital Strategy e graduado em 

Publicidade e Propaganda pela Universidade Católica de Pernambuco. Edi-

tor científico e gestor do Portal de Publicações da mesma Instituição. Em-

preendedor e Consultor de negócios.

MARUILSON SOUZA
Doutor (PhD) em Educação Teológica/Ciências da Religião com estágio Pós-

-doutoral em Ciências da Religião (UMESP Universidade Metodista de São 

Paulo) e em Psicologia (Universidad Kennedy, Buenos Aires, Argentina). 

Possui Mestrado em Ciências da Religião (UNICAP). Trabalha na Instituição 

The Salvation Army, onde exerceu as funções de Diretor do Centro de For-

mação Espiritual e de Secretário Nacional de Educação. Coordenou o 1º e 

2º Simpósio Brasileiro de Justiça Social (2016/2018). Possui experiências 

de docência-diálogo nas áreas de Religião, Psicanálise, Filosofia, Educação 

e Direitos Humanos. É professor-pesquisador associado do ILAE - Institu-

to Latino-Americano de Educação, da ACADPSI - Academia Paulista de Psi-

canálise/SPAB Sociedade Psicanalítica do Brasil e Diretor Educacional da 

NEIPSY New England Institute of Psychoanalysis (Boston, EUA). É também 

membro-fundador da Rede Brasileira de Transdisciplinaridade (RBTD) for-

mada pelas IES UnB, UCB, UFSC, UFRN, UFC, UFG, UFPel, Udesc, USP.

PAULO DE JESUS
Doutor em Ciências da Educação - Université de Paris VIII; mestrado em 

Educação pela Universidade Federal da Paraíba; graduação em Filosofia e 

em Pedagogia pela Universidade Católica de Pernambuco. Professor Titular 



MÍSTICAS E JUSTIÇA SOCIOAMBIENTAL

246 

e Emérito da Universidade Federal Rural de Pernambuco, lotado no De-

partamento de Educação.

RAYANE MARINHO LEAL
Doutoranda com bolsa PROSUP na Universidade Paulista, com estágio 

supervisionado de tese na Paris Lodron Universität Salzburg, na Áustria, 

por meio da bolsa ERASMUS Plus. Possui mestrado em Ciências da Reli-

gião pela Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP), além de espe-

cialização em Direitos Humanos e graduação em Jornalismo pela mesma 

instituição. Atua como pesquisadora no Observatório Transdisciplinar das 

Religiões no Recife e integra o Projeto Creo, sendo uma das 10 bolsistas la-

tino-americanas selecionadas para desenvolver a exploração de narrativas 

da “Humanidad Compartida”. Foi premiada no Concurso Latino-Americano 

de Ensaios Acadêmicos - Monseñor Carlos Parteli y Pastor Emilio Castro, 

na categoria Fe en la Resistencia, e participou do projeto Creer en plural, 

da Red Latinoamericana y Caribeña por la Democracia (REDLAD), contri-

buindo para a elaboração da Resolução 2941 sobre Liberdade Religiosa da 

OEA. Com experiência acadêmica e prática, especialmente nas áreas de 

comunicação, direitos humanos e religião, está qualificada para ministrar 

disciplinas de Jornalismo e Comunicação com foco em temas transdiscipli-

nares e multiculturais, bem como nas áreas educacionais de Ciências da 

Religião e Direitos Humanos.



9 786501 854335


	CAPA.pdf
	Página 2

	CONTRACAPA.pdf
	Página 4

	CAPA.pdf
	Página 2




