Ay

UNIVERSIDADE

OLICA

D RNAMBUCC




GILBRAZ ARAGAO

MARIANO VICENTE
ORGANIZADORES

MISTICAS E JUSTICA
SOCIOAMBIENTAL

SERIE ESPIRITUALIDADES, TRANSDISCIPLINARIDADE E DIALOGO 5

OBSEFICXT’OHO
TRANSDISCIPLINAR CATOLICA

DAS RELIGIOES NO RECIFE



Universidade Catdlica de Pernambuco

Pro-reitoria de Pesquisa e Pds-graduagdo

Programa de Pds-Graduagdo em Ciéncias da Religido

Grupo de Pesquisa Espiritualidades Contemporaneas, Pluralidade Religiosa e Didlogo
Observatoério Transdisciplinar das Religides no Recife

Série Espiritualidades, transdisciplinaridade e dialogo 5

Conselho Cientifico da Série

Dr. Claudio de Oliveira Ribeiro — UFJF

Dr. Gilbraz Aragdo — Unicap

Dr. Luis Carlos Pacheco — Unicap

Dra. Maria Cecilia dos Santos Ribeiro Simdes — UFJF
Dra. Rita Macedo Grassi — PUC Minas

Dr. Roberlei Panasiewicz — PUC Minas

Edigcdo
Mariano Vicente

Layout diagramagdo
Lilian Oliveira

Imagem da capa
Inteligéncia Artificial

M678 Misticas e justi¢a socioambiental [recurso eletrdnico] / Gilbraz
Aragdo, Mariano Vicente organizadores.-- Recife:
Observatdrio Transdisciplinar das Religides no Recife:
UNICAP, 2025.
247 p. :il. — (Série Espiritualidades, transdisciplinaridade e
dialogo; v. 5)

ISBN 978-65-01-85433-5 (e-book)

1. Pluralismo religioso. 2. ReligiGes. 3. Mistica. 4. Teologia.
5. Espiritualidade. I. Aragdo, Gilbraz org. Il. Vicente, Mariano, org.

CDU 261.8

Pollyanna Alves- CRB-4/1002

© Observatério Transdisciplinar das ReligiGes no Recife, 2025

@ m Esta obra estd licenciada sob uma licenga Creative Commons Atribuicdo 4.0 Internacional.



SUMARIO

APRESENTACAO

MISTICAS

ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS DO CANTICO DAS CRIATURAS
Faustino dos Santos

A IMAGINACAO COMO RESISTENCIA, POR UMA MiSTICA ECOFEMINISTA
Rayane Marinho Leal

MARGARIDAS E MiSTICAS: E O COMECO DO FIM OU O FIM DO COMECO
Giselle Gomes da Silva Prazeres Souza

RESSACRALIZAGAO DA COLETIVIDADE DA VIDA
José Fabricio Rodrigues dos Santos Cabral

RAIMON PANIKKAR: A BUSCA POR UMA MiSTICA COSMOTEANDRICA
Francilaide de Queiroz Ronsi

METODOLOGIAS DIALOGICAS

COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E TRANSRELIGIOSIDADE
NAS ENCRUZILHADAS DO SAGRADO
Luca Pacheco

ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR TRANSDISCIPLINAR:
SUPERANDO ANACRONISMOS E MUMIFICAC@ES
Francisco Daniel Pereira Ledo

10

27

39

53

67

90

102



METODOLOGIAS ATIVAS COMO ESTRATEGIA DE TRANSFORMACAO
NO ENSINO DE ECOTEOLOGIA
José Fabio Bentes Valente

EDUCACAO MUSEAL E PATRIMONIO RELIGIOSO:
POSSIBILIDADES PARA UM DIALOGO INTER-RELIGIOSO
Juane Brauna Alves

POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO
Gilbraz Aragdo e Maruilson Souza

ACOES SOCIOAMBIENTAIS

EXU-MULHER: OS ACHADOS DE UMA PESQUISA QUE
VIROU LIVRO PREMIADO E FOI CAMPEA DO CARNAVAL PAULISTANO
Claudia Alexandre

ECONOMIA POPULAR E SOLIDARIA: UMA PERSPECTIVA DAS
COMUNIDADES DE RELIGIAO DE MATRIZ AFRICANA
Flavio Valdez Martins da Silva, Paulo de Jesus

CONEXOES SOCIOAMBIENTAIS E ESTETICAS DO FIM
Ana Cristina Rodrigues de Vasconcellos

JUSTICA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO ETICO E ESPIRITUAL
José Artur Tavares de Brito (Artur Peregrino)

SOBRE OS AUTORES

114

125

141

174

192

209

226

240



Apresentacao



APRESENTACAO

Este é o quinto e-book da série Espiritualidades, transdisciplinari-
dade e didlogo, onde 0 nosso Observatoério Transdisciplinar das ReligiGes no
Recife vai compartilhando os seus estudos e pesquisas na area do didlogo
inter-religioso. O Observatoério, que completa 20 anos em 2025, é um site
no portal da Universidade Catélica de Pernambuco (UNICAP), que agrega
pesquisas académicas e intervencdes pedagdgicas em torno do encontro
entre religiGes, com atencdo para as causas de justica socioambiental e
para as misticas transreligiosas que estdo entre e para além das tradicoes
espirituais da humanidade.

O projeto foi criado por Gilbraz Aragdo e vem sendo desenvolvido
pelos seus orientandos, dentre os quais Luca Pacheco, que estd assumin-
do a coordenacdo. Inclui Grupo de Estudos semanal, Visitas Guiadas se-
mestrais a centros religiosos, além das sessdes do Grupo de Pesquisa nos
congressos anuais da area. Combina o acompanhamento de pesquisas no
campo do didlogo com a assessoria organica as articulacGes de religides
em Pernambuco, como o Férum Diadlogos e a Rede de Feiras das ReligiGes
nas Escolas, bem como as comissdes regionais de ecumenismo e a coalizdo
continental de espiritualidades progressistas na OEA.

O Observatodrio colabora ainda com a linha do didlogo na Clinica
Interdisciplinar de Direitos Humanos da UNICAP e, para além dos muros da

Universidade, ajuda na construcdo do Ecoparque das Religides, um museu



em movimento que estd surgindo em Olinda para mostrar a histéria com-
parada dos caminhos espirituais. Entdo, este livro é um registro dos estu-
dos relacionados a tais envolvimentos e os textos se articulam em torno da
tematica “Misticas e justica socioambiental”, que inspiraram o Seminario
organizado na UNICAP em outubro de 2025.

Esse encontro anual do Observatério refletiu sobre o servico a
fé esclarecida, o trabalho de unido das religides em torno da justica so-
cioambiental, do respeito a integridade da Criagdo, junto com a promogao
do desenvolvimento das ciéncias — que também evoluem, e reconectam
transdisciplinarmente as culturas humanas com a natureza e o além. Pois
orientamos estudos académicos, mas também assessoramos pedagogica-
mente grupos populares.

E nesse Semindario buscamos compartilhar e avaliar os estudos e
passos nessa ciranda de saberes: o Grupo do nosso Observatério das Reli-
gides, assim, comemorou a sua maturidade, reunindo antigos e novos pes-
quisadores que se encantaram com os estudos transdisciplinares e as suas
aplicacdes transreligiosas, em um encontro que, nos 800 anos do Céantico
das Criaturas, resumo da mistica de Francisco e Clara, apontou para a in-
terseccionalidade dos estudos de classe, género e etnias, na perspectiva
de espiritualidades integrais, que relacionam o humano com o cosmos e
0S seus mistérios.

O evento aconteceu em um modelo hibrido, aberto aos
interessados pela internet e com transmissao desde o auditério do bloco
G4 da UNICAP. Tudo comecou com uma mistica relacionada a “Vigilia pela
Terra”, com Paulo Sampaio e o Grupo do ISER. Tivemos trés palestras: do
frei franciscano Faustino dos Santos, que faz doutorado no Programa de
Teologia da Fordham University (Nova lorque-EUA), sobre “Espiritualidades

e0s800anosdo Canticodas Criaturas”; da poés-doutorandaem Antropologia



(FFLCH-USP) Claudia Alexandre, sobre “Género e religiosidades: o caso Exu-
mulher” (com base no seu livro que ganhou o prémio Jabuti Académico na
area de Ciéncias da Religido e Teologia); e da professora Francilaide Ronsi,
que fez iniciacdo cientifica e pds-doutorado em nosso Observatdrio e hoje
coordena o Programa de Pds-graduacdo em Teologia da PUC-Rio, sobre
“Crise cosmoteandrica e espiritualidade integral”.

Além dessas palestras, aconteceram duas mesas de debates com
pesquisadores que participam toda quarta-feira das reuniGes do nosso
Grupo de Estudo: sobre “Religies e educacao”, com Daniel Ledo, Juane
Alves, e Cyntia Farias; e sobre “Transdisciplinaridade, Transaberes e fron-
teiras da Antropologia”, com Gilbraz Aragao, Maruilson Souza, e Mailson
Cabral. Os participantes presenciais foram convidados para o almoco no
Vegetariano, com a possibilidade de se integrarem mais ainda na histéria
de duas décadas do Observatdério Transdisciplinar das Religides no Recife.

Que as paginas deste livro sejam tdo saborosas quanto o nosso
almoco e signifiquem igualmente um convite para seguirmos juntos, na
convivéncia académica e humana, a servico do esclarecimento das misticas
e na defesa da justica socioambiental — que as relne e as reconecta com o
mistério, entre e além.

Aos textos apresentados no Semindrio juntaram-se outros, re-
fletindo pesquisas correlatas do Grupo, de forma que o nosso e-book sai
enriquecido com trés eixos: Misticas, Metodologias Dialdgicas e Acdes

Socioambientais. Boa leitura e bons engajamentos!

Gilbraz Aragdo



Misticas



ESPIRITUALIDADES E OS 800 ANOS
DO CANTICO DAS CRIATURAS

Faustino dos Santos

Para comegar: antes do cantico, o cantor e sua mistica

A cada vez que penso como Francisco de Assis ainda significa uma
resposta ou um sinal/sacramento para os dias atuais, eu recordo de uma
frase dita pelo entdo papa Jodo Paulo Il, no dia 17 de setembro de 1983, no
local onde, segundo a tradicdo, Francisco de Assis recebeu os estigmas da
Paixdo de Jesus no seu corpo. Jodo Paulo Il, lendo a importancia de Fran-
cisco de Assis falou: “O S3o Francisco, [...] o mundo tem saudade de ti”.
Essa saudade de Francisco ainda é um sentimento no tempo presente. E
presente porque Francisco, um ser humano que viveu do século Xlll, ainda
oferece inspiracdo mesmo 800 anos apds sua morte. Para exemplificar
tal importancia, vé-se que, no tocante ao desapego material, Francisco
de Assis serve como critica ao capitalismo desenfreado. Num mundo de
intolerdncia e disseminacdo de noticias falsas, Francisco se apresenta
como alternativa ao didlogo e simbolo de respeito e reveréncia com o
diferente. Enquanto valoriza a vida em comum, Francisco serve de resposta
a uma sociedade que cultiva o individualismo e a retencdo de bens. Com

sua dedicacdo e cuidado aos mais frageis, ele pode ser enquadrado como



resposta a sistemas politicos e sociais de desprezo e descarte dos mais
vulnerdveis. Ao cultivar a fraternidade cosmoldgica, o Pobrezinho de Assis
serve como resposta a um sistema de exploracdo, descuido e desrespeito
com a casa comum dos seres viventes.

No presente ensaio vou destacar o Ultimo elemento da lista aci-
ma. Ou seja, apresentarei como a mensagem do cantico das criaturas de
Francisco de Assis, que em 2025 completa 800 anos de composicdo, en-
contra aproximacgdes em outras religides e espiritualidades quando essas
valorizam e preservam os fundamentos éticos e valorativos que as respon-
sabilizam pela unidade com a natureza. Para isso, num primeiro momento
farei uma breve narrativa sobre como se deu a composi¢ao do cantico das
criaturas; em seguida farei uma aproximacao teoldgica e, por fim, tratarei

da relacdo entre as religides e espiritualidades e o Cantico das Criaturas.
Uma breve narrativa da composi¢do do Cantico das Criaturas

As fontes franciscanas narram que pouco tempo antes da morte
de Francisco, ja depois da sua conversdo! e de ter recebido os estigmas
da Paixdo de Jesus no Monte Alverne durante o ano de 1225 (na regido da
Umbria, Italia), Francisco decidiu escrever uma nova orac3o ao seu Senhor.
Na ocasido dessa decisdo, Francisco estava (jd ha cinquenta dias) no
conventinho de Sdo Damido numa cela isolada, muito doente e sofrendo

com problemas da visdo (Compilacdo de Assis (CA) 83, 5-20).

1Embora hoje se explore a conversdo como um processo continuo que também pode ser
identificado na vida de Francisco por diversos episédios (prisdo apds a guerra entre Assis
e Perugia, a intuicdo diante da Crucificado na capela de Sdo Damido, o encontro com o
leproso, o despojamento dos bens do seu pai biolégico Pedro Bernardone, e a decisdo de ir
morar com os leprosos) era comum narrar a conversdo como um processo estatico.



Segundo se narra, o seu Senhor Altissimo o visitou em sonho quan-
do ele estava nessas condicBes. Apesar dos sofrimentos que enfrentava,
ele se sentiu muito agradecido porque naquela visdo o Onipotente favo-
receu a ele, um indigno servo ainda vivendo na carne, a promessa do Seu
Reino, do seu amor e da salvacdo (CA 83, 20).

Quanto a sua decisdo de escrever uma nova oracdo, Francisco diz:

[...] eu quero, para o seu louvor e para nossa consolacdo e edifi-
cacdo do proximo, fazer um novo Louvor do Senhor por Tuas cria-
turas, das quais nos servimos todos os dias e sem as quais nao
podemos viver. E nas quais o género humano ofende muito o Cria-
dor, e todos os dias somos ingratos por tdo grande graca, porque
ndo louvamos como devemos o nosso Criador e doador de todos
os bens. E sentando-se comecou a meditar e depois a dizer: “Al-
tissimo, onipotente, bom Senhor”. E compds um cantico nessas
palavras e ensinou seus companheiros a canta-lo (CA 83, 21-24).

A gratiddo de Francisco pela visita do seu Senhor ndo o direciona
a um mero encantamento abstrato e desassociado da vida, antes, desper-
ta profunda admiracdo e sensibilidade para com o mistério que vincula o
Criador com os seres criados. Nesse mistério vinculativo, o proprio Francis-
co se considerava parte constituinte, embora se colocasse no lugar do mais
pobre e vil dos seres.

No seu cantico, Francisco faz uma louvacdo ao seu Deus por meio
das criaturas todas, ao mesmo tempo que as convida para que prestem
louvores ao seu Criador em gratiddo por té-las criado. Ou seja, Francisco
vocaliza em forma de poema espontaneo a interdependéncia dos seres.
Com tal atitude, ele se torna um instrumento sensivel que descontinua a
l6gica e a teologia de separacdo, e coloca ndo somente o Criador implica-
do com sua obra criadora, mas também as préprias criaturas implicadas
cosmologicamente entre si. Uma das versdes do cantico em portugués se

[é assim:



1 Altissimo, onipotente, bom Senhor,
Teus sdo o louvor, a gldria, a honra
E toda a béncdo.

2 SO a ti, Altissimo, sdo devidos;

E homem algum é digno

De te mencionar.

3 Louvado sejas, meu Senhor,

Em todas as tuas criaturas,
Especialmente o senhor Irméo Sol,
que clareia o dia

E com sua luz nos alumia.

4 E ele é belo e radiante

Com grande esplendor:

De ti Altissimo, é a imagem.

5 Louvado sejas, meu Senhor,

Pela Irmd Lua e as Estrelas,

Que no céu formaste claras

E preciosas e belas.

6 Louvado sejas, meu Senhor,

Pelo Irm3o Vento,

Pelo ar, ou nublado

Ou sereno, e todo o tempo,

Pelo qual as tuas criaturas das sustento
7 Louvado sejas, meu Senhor

Pela Irm3 Agua,

Que é mui Util e humilde

E preciosa e casta.

8 Louvado sejas, meu Senhor,

Pelo Irmdo Fogo

Pelo qual iluminas a noite.

E ele é belo e jucundo

E vigoroso e forte.

9 Louvado sejas, meu Senhor,

Por nossa Irma a Mae Terra,

Que nos sustenta e governa,

E produz frutos diversos

E coloridas flores e ervas.

10 Louvado sejas, meu Senhor,
Pelos que perdoam por teu amor,
E suportam enfermidades e tribulagGes.



11 Bem-aventurados os que as sustentam em paz,
Que por ti, Altissimo, serdo coroados.

12 Louvado sejas, meu Senhor,

Por nossa Irma a Morte corporal,

Da qual homem algum pode escapar.

13 Ai dos que morrerem em pecado mortal!
Felizes os que ela achar

Conformes a tua santissima vontade,
Porque a morte segunda ndo lhes fard mal!
14 Louvai e bendizei a meu Senhor,

E dai-lhe gracas,

E servi-o com grande humildade.

Esse cantico de Francisco representa um dos atos mais marcantes
dos ultimos anos de sua vida que os historiadores atribuem a ele como
sendo o primeiro grande poema em italiano vernacular. Frei Michael Cusa-
to, um franciscandlogo estadunidense, diz que essa composicdo “foi um
dos textos mais surpreendentes elaborados por alguém com o olhar de um
verdadeiro mistico- alguém que ndo apenas via 0 mundo como originario
da mente de Deus, mas também via isso sendo expresso externamente no
mundo como natureza, de modo a conduzir homens e mulheres ao louvor
de Deus” (Cusato, 2023, p. 191). Também Jacques Le Goff, um importante
historiador medievalista, numa obra dedicada a Francisco, descreve que
o Cantico do Irmdo Sol é “a mais bela obra de poesia religiosa desde os
Evangelhos [e] resume todo o amor de Francisco por toda a criacdo” (Le
Goff, 2011).

Uma aproximacgao teoldgica ao Cantico das Criaturas
Francisco, mesmo ndo sendo alguém que estudou teologia, foi o

primeiro tedlogo dos franciscanos. Um tedlogo da criagdo. Quando ele diz

no seu cantico louvado seja meu senhor em todas as suas criaturas, ele



estd dizendo louvado sejas meu senhor “por meio” ou “através” das suas
criaturas: oirmao sol, airma lua, a irma morte, etc. Ele revela ndo qualquer
espiritualidade, mas uma profunda espiritualidade encarnada.

Do ponto de vista dessa espiritualidade encarnada, Francisco traz
a luz com profundidade mistica que a realidade (as coisas que existem ou
a criacdo) é o primeiro sacramento (sinal) divino. Ou seja, a realidade ou
a criacdo é a primeira aliada de Deus. Ela é sinal visivel de uma verdade
profunda. Um outro franciscano estadunidense, Richard Rohr, também in-
terpreta e se alinha a essa sensibilidade de Francisco ao dizer que a criagdo
ou 0 universo € o primeiro livro/biblia por meio do qual Deus se comunica.
E o respeito a natureza é a condicdo sem a qual a leitura do segundo livro
ndo pode ser desconsiderada (Rohr, 2008)

Francisco deixa entrever essa profundidade mistica ao usar apro-
priadamente uma Unica preposicdo (“através”) que revela ndo uma teo-
logia meramente racional, mas que brota de verdades profundas, e por
gue nado dizer, do coragdo de quem se implica com a experiéncia pratica
de vida. Com o céantico das criaturas, Francisco revela a sua solidariedade
com a natureza ao mesmo tempo que reconhece sua conexdo com quem
a criou, a quem ele tem profunda reveréncia por meio das coisas criadas.

No seu itinerario mistico/espiritual, Francisco descobre a interde-
pendéncia dos seres entre si e destes com seu criador; é por isso que ele
mesmo € um ser profundamente conectado a realidade/encarnado. Com
essa determinacao, ele deixa uma licdo fundamental. Isto é, quando acon-
tece uma desidentificacdo com as criaturas, entdo nds estamos trilhando
o caminho equivocado e oposto aos caminhos de Deus. E esse caminho é
equivocado porque mostra a incapacidade humana de ler o livro primordial
(natureza) por meio do qual Deus se comunica primeiramente conosco.

Nao ler e respeitar esse livro primordial significa romper com a amorosida-



de de Deus para conosco mesmos. Por isso eu gosto de ver o cantico das
criaturas como uma recordacdo do amor incondicional e também como
um convite a corresponsabilidade com o cosmos. O cantico é um lembrete
radical de que somos uma familia que, ainda que sob o cuidado amoroso
de Deus, deve se comprometer na manutencao e cuidado uns dos outros.

Com seu louvor as criaturas, Francisco deixa entrever uma profun-
da sensibilidade de que o mundo é o corpo de Deus. Se quisermos saber
o que Deus é, devemos olhar, contemplar e cuidar da criacdo. Se nossas
atitudes rompem esse contato com Deus, o caminho da remissdo passa
necessariamente pela reconexdo, pelo reatar do vinculo segregador en-
tre ser humano e natureza. Em outras palavras, é uma recordacdo de que
ndo cuidamos de verdade de ndés mesmos se menosprezamos 0S N0SSOS
irmdos e irmas, plantas, animais, minerais. Acabar com o meio ambiente
é decretar a nossa sentenca de morte e significa um rompimento radical
com o teoldgico.

Se Francisco sentiu a necessidade de falar sobre os ultrajes contra
o Criador por meio das suas criaturas, é porgue jad no seu tempo muito
dano ja era causado. Olhando para o cristianismo nos séculos posteriores
a Francisco, é possivel entrever que essa sensibilidade nao foi levada tdo
a sério pelo cristianismo quando olhamos, por exemplo, a sua afiliacdo ao
projeto de dominacdo colonial moderno que seguiu uma légica de explora-
cdo e de dominio da terra, comércio escravagista, capitalismo, etc.

O historiador estadunidense Lynn White Jr. no livro sobre The
historical roots of our ecological crisis (As raizes histéricas de nossa crise
ecoldgica) acusou o antropocentrismo visceral do judeu-cristianismo de
ser o principal fator na crise ecoldgica e planetaria que desde um tempo

pra ca tem se tornado um clamor.



Critica semelhante é feita pelo filésofo quilombola piauiense
Antbnio Bispo dos Santos, o Négo Bispo, ao dizer que o eurocristdo
monoteismo é responsavel pela cosmofobia- “medo do cosmos” e “grande
doenca da humanidade”. Bispo equipara a cosmofobia ao pecado original.
Ou seja, a cosmofobia é quando a humanidade, que é parte da natureza,
é separada dela e passa a instrumentaliza-la por se considerar superior
(Bispo dos Santos 2023, p. 14, 16).

Négo Bispo sugere que a cosmofobia que promove essa descone-
xdo do ser humano com os demais seres tém por imunidade a contracolo-
nizagao. Bispo diz que enquanto o eurocristdo monoteismo visa o “des-en-
volvimento [enquanto] sinbnimo de desconectar, tirar do cosmo, quebrar
a originalidade,” o envolvimento vivido pelo contracolonialismo presa a re-
lacdo entre as matas, os animais, os seres cosmoldgicos e suas divindades.

Seguindo a légica do Négo Bispo, Francisco de Assis seria um santo
contracolonial mesmo tendo vivido numa época em que a colonizag¢do oci-
dental ainda ndo era realidade. Francisco serve de contraponto dentro do
proprio cristianismo que o tornou santo e o elevou aos altares. Francisco
de Assis serve ao mesmo tempo como ponto de conscientizacdo e também
de retomada dos valores e das bases da fé no que tange ao respeito e a
reintegracdo do ser humano ao cosmos. White Jr. concordaria com isso
porque ele mesmo reconheceu que Francisco de Assis e seu misticismo
cosmico sdo o antidoto para a crise ecoldgica.

Com tamanha sensibilidade cosmoldgica, Francisco de Assis, ao
mesmo tempo que recentra o cristianismo a partir dos seus elementos
mais essenciais, ou seja, o cuidado da vida nas suas mais variadas expres-
sBes, também excede os limites do cristianismo. Desse modo, no proximo
e ultimo ponto apresento como a mistica cosmoldgica de Francisco retra-

tado no cantico se encontram e se assemelham aos valores, movimentos



e trabalhos desenvolvidos por outras religiGes e espiritualidades que ndo
somente se dedicam a defesa da criagcdo, mas cuja reveréncia e cuidado

com a natureza constituem elementos das suas bases de fé.

Religides e espiritualidades e o Cantico das criaturas

Embora White Jr. e Négo Bispo afirmem que as bases da degrada-
cdo ambiental estdo fincadas no antropocentrismo visceral do judeu-cristia-
nismo- a partir do axioma de que a natureza ndo tem outra razao de existir
sendo para servir ao homem -, precisamos concordar que nenhuma reli-
gido estd isenta da tentagdo material e da instrumentalizacdo da natureza.

Desse modo, se as raizes dos nossos problemas ecoldgicos sdo tdo
profundamente religiosas entdo a solu¢cdo/uma das solu¢des também deve
ser essencialmente religiosa. Nessa resposta religiosa, repensar e reavaliar
a nossa natureza e o nosso destino passa necessariamente pelo resgate
dos valores derivativos das tradi¢des religiosas a fim de perceber as suas
raizes fincadas na protecdo, reconciliacdo e reparacao ecologicas.

Nesse cendrio ameacador ao presente e futuro de todos, a reto-
mada dos valores internos e das diretrizes éticas fundamentais de cada
religido parece ser um elemento fundamental para a triplice dimensao
da protecdo, reconciliacdo e reparacdo ecoldgicas. E nesse sentido que
as intuicBes que provém do cantico das criaturas de Francisco de Assis
sdo um convite ao retorno a originalidade das coisas (no sentido que
Nego Bispo d3, de integracdo). Se com uma preposicdo Francisco inspira
toda uma teologia, com um adjetivo, “irmdo” ou “irma”, de um lado, ele
afirma essa teologia e, por outro, propde um projeto ético cosmoldgico
e inter-religioso.

Do ponto de vista da retomada dos valores profundos de cada reli-

gido como solugdo para o problema ecoldgico que enfrentamos, vale con-



siderar como algumas estdo implicadas com o elemento ecoldégico. A tradi-
¢do judaico-crista oferece chaves importantes para a retomada do cuidado
e da organicidade do humano com a natureza. No Antigo Testamento estdo
contidas orientagBes muito precisas sobre como devemos interagir com a
natureza. No Génesis 2, 15, por exemplo, estd dado que “Deus colocou o
ser humano no jardim do Eden para cuidar dele e vigia-lo”. Isso é reiterado
em varios outros lugares. No livro da sabedoria esta contido o amor e ndo
0 6dio com que todas as coisas foram feitas ou mesmo a declaracdo de
gue tudo que foi feito € muito bom- contido no livro do génesis. E na linha
do vinculo entre natureza e divindade, temos o salmo 24 que diz que “do
Senhor é a terra e a sua plenitude, o mundo e aqueles que nele habitam”
(SI24,1).

Na tradicdo cristd, baseada sobretudo no Novo testamento, con-
tém o amor a Deus e ao proximo como tema central da fé cristd, eles apon-
tam que “a atitude da humanidade em relagdo a natureza é moldada pela
compreensdo de que o mundo natural é criacdo de Deus e que o0s seres
humanos sdo chamados a refletir o cuidado e a compaixdo de Deus em seu
tratamento da natureza.”

Em se tratando da vertente Catdlica do cristianismo atual, temos
a marcante colaboracdo do Papa Francisco, cujo nome, inspirado em Fran-
cisco de Assis, ndo esqueceu a natureza como a irma pobre e sofredora.
Ele reiterou sua preocupacdo com o tema do cuidado a casa comum dos
seres vivos na sua Carta Enciclica Laudato Si’ (2015) que serve de apelo a
conversdo ecolégica e a necessidade de cuidar do meio ambiente como
um ato de amor e responsabilidade para o presente e para com as gera-
¢Oes futuras. Na sua carta enciclica, o Papa vé uma estreita conexdo entre
responsabilidade social e meio ambiente, além de ressaltar que as pessoas
que vivem na pobreza sdo as que mais sofrem com a degradacdo ambien-
tal (Papa Francisco, 2015).



Como uma personalidade que excede os limites do catolicismo
e do cristianismo, Francisco e sua sensibilidade com a natureza também
podem ser lidos como ponto de interesse e vinculo com as demais tradi-
cOes religiosas e espirituais. A espiritualidade budista, por exemplo, sus-
tenta que devemos superar a ilusdo de que somos seres separados uns
dos outros. O budismo acredita na completa harmonia com a ecologia e
ensina que todos os seres estdo interligados. Hd uma vertente do Budismo
chamada de Budismo Engajado criada pelo monge e estudioso budista do
Vietnd, Thich Nhat Hanh (1926-2022), que diz que nds “inter-somos”, te-
mos corpos coésmicos que precisam ser reconhecidos através dos nossos
corpos fisicos. Hanh diz que nds somos compostos de estrelas, de luz do
sol, de oceano, de terra, de nuvens (cf. Hanh 2020). Portanto, para o Budis-
mo, nds nos encontramos em relacionamentos de interdependéncia (ou
interesse) e por isso os relacionamentos que mantemos uns com os outros
e com o mundo se tornam centrais para 0 n0sso ser.

Na tradicdo islamica, por sua vez, se diz que “Allah criou o cos-
mos e estabeleceu o equilibrio para todas as coisas”. Nessa perspectiva,
ninguém tem a autoridade de “transgredir o equilibrio” (Khalid, O’Brien,
1992). De acordo com esse ensinamento, “o papel da humanidade na terra
é o de um ‘khalifa’ ou administradores e agentes de Deus na terra. Mas ndo
somos mestres desta terra; ndo nos pertence fazer o que desejamos” in-
discriminadamente com a criacdo de Deus (Hugo, M.; Hugo, J., 2025, p. 7).

As inspiracdes e sensibilidades que provém do cantico das criatu-
ras também e sobretudo podem ser encontradas nas religides de Matriz
Africana e nas religiGes indigenas nas quais se acredita que as coisas foram
criadas para uma continuidade harmoniosa. Desse modo, deve haver uma
relacdo de obrigacdo mutua entre todas as coisas criadas. Nessas tradi-

¢Oes, existe uma verdade profunda de que



Tudo é permeado pela divindade. Os espiritos da natureza estdo
associados a espécies especificas de animais e arvores, florestas
sagradas, rios, lagos e montanhas, que lembram as comunidades
a necessidade de respeitar o meio ambiente. Nada deve ser feito
para antagonizar os espiritos ancestrais que permeiam a natureza
(Hugo, M.; Hugo, J., 2025, p. 8).

Um outro elemento que provém das religides africanas é o concei-
to de Ubuntu (trata-se de um termo banto nguni) que resume a ideia de
que “eu sou porque nés somos”, enfatizando que a identidade individual
estd ligada a comunidade e a importancia do amor e do cuidado mutuo
(Mbiti, 1969). Isso reforca a ideia de que as a¢gdes de uma pessoa em rela-
¢do aos outros seres afetam as relacdes humanas e cosmoldgicas e a har-
monia espiritual.

Além dessas religides, muitos outros grupos religiosos reconhecem
a importancia da unidade e do cuidado fundamental de tudo o que existe
no cosmos. O hinduismo inspira um movimento de unidade fundamental
por meio da sua crenca no Brahma, que € a alma do universo e o ponto de
absorcdo, atracdo e unidade de tudo que é. O siquismo ensina o respeito
pelas criacGes de Deus e enfatiza a importancia da humildade e da abne-
gacdo e incentiva o compartilhamento com os outros a fim de contribuir
positivamente para a sociedade, estendendo-se aos cuidados ambientais
e esforgos de conservagao (MclLeod, 1968). Temos também os proprios
ateistas - que, embora ndo acreditem existir um deus e uma criacdo de
Deus- pensam que ndo existe diferenca inerente entre um ser humano, um
sapo ou uma arvore. Todos sdo espécies por direito proprio. Em outra di-
recdo, tem-se o panteismo que acredita na existéncia de um Unico espirito
na natureza que permeia os seres humanos, as plantas e os animais e que

tudo o que existe faz parte de uma Unica substancia infinita: Deus.



Voltando para o que nos diz Négo Bispo, “as populagdes desenvol-
vem sua cosmovisdo a partir da sua religiosidade e é a partir dessa cosmo-
visdo que constroem as suas varias maneiras de viver, ver e sentir a vida”
(Bispo dos Santos, 2015, p. 38). A partir dessa légica, se faz urgente que
cada religido faca uso desse poder para proteger o que ainda é organico e
remediar o que ja estd ferido. De fato, cada espiritualidade ou religido pos-
sui em si um ingrediente que, combinado com os demais ingredientes das
outras tradi¢des, pode produzir um antidoto eficaz contra a ameaca real
gue todos os seres sofrem no seu ambiente de compartilhamento comum.

Inicialmente convidando o Cristianismo a uma revisdo interna so-
bre o seu cuidado e ética fundamental em direcdo a natureza (e em ultima
instancia a Deus que é a origem e mantenedor da natureza) Francisco por
meio do seu cantico das criaturas também é/pode ser entendido como um
convite aberto a possibilita do Cristianismo aprender das outras espiritua-
lidades e colaborar com elas a respeito do proprio Deus e da sua primeira
expressao de amor que € a natureza (ou realidade, criacdo, universo, cos-
mos). Com sua sensibilidade presente no cantico, Francisco nos propoe
uma agenda inter-religiosa de didlogo em prol do cuidado da casa comum
que é a linguagem de Deus.

O Cantico das Criaturas serve, portanto, como um evocativo ou
mesmo um convite a uma teologia inter-religiosa da criagdo em niveis exis-
tenciais e éticos. Em nivel existencial, o cantico € um convite a cada sujeito,
seja ele religioso ou ndo, para se reconhecer como membro implicado no
cosmos/universo e, portanto, corresponsavel pelo espaco comum onde vi-
vemos. Em nivel ético, porque cada religido ou sujeito crente ou ndo crente
se compromete ética e moralmente na libertacdo dos seres criados e no

favorecimento da justica e da paz socioambiental.



Consideragoées finais

A celebragdo dos 800 anos da composicdo do cantico das criaturas
¢ mais que uma recordacdo agradecida ou a celebracdo do aniversario de
um escrito, mas trata-se de uma memdria que nos envolve e compromete
com o que nos torna integrais e vinculados a partir de e ndo apesar das
nossas diferencas criaturais e religiosas. O ser humano sem a natureza é
um ser fraturado. Embora a gratiddo da memoria celebrativa do cantico
seja devida, o compromisso com o cuidado é a principal e inadidvel tarefa
a ser abracada. Nesse cendrio a regra de ouro se atualiza. O “faca aos ou-
tros o que vocé quer que facam a vocé” se torna “faca a natureza, como se
estivesse fazendo a vocé”.

Quando da sua decisdo de escrever o cantico, Francisco disse que
o faria porgue sentia que ofendemos muito a Deus por meio das suas cria-
turas. Vemos ai implicados pratica de vida e religido. Vemos uma se impli-
cando na outra. Parece que as palavras marcantes e tdo assertivas desse
irmdo universal nos provocam um profundo exame de consciéncia e nos
levam ao confessionario da nossa existéncia e, enquanto sujeitos religio-
sos, a corresponsabilidade com a existéncia dos outros e a nossa existéncia
implicada nelas. Se dizemos que amamos a quem nos criou, mas ndo cui-
damos e somos co-responsaveis por aquilo que foi criado, incluindo a nds
mesmos, estamos vivendo numa falacia de vida.

Para ndo terminar essa fala com uma interrogacao, talvez seja mais
oportuno recordar as palavras de Francisco ja no seu leito de morte. Suas
palavras, diante do paradoxo do seu fim terreno, serviram como possibili-
dade para aqueles que ndo estavam se tornando adubo para a irm3 terra,
como era o seu caso. De fato, ao passo que abracava a morte e a chamava

de irm3, ele recomendava os seus companheiros de jornada com essas



palavras: — Recomecemos! Até agora pouco ou nada fizemos (cf. Celano 1,
103). Tenho certeza de que essas palavras de Francisco nos servem ainda
hoje como um despertar de consciéncia para um processo continuo de
cuidado do nosso espaco comum. Vamos, companheiros, mais uma vez

recomecar!

Referéncias

BATCHELOR, M.; BROWN, K. Buddhism and ecology: World religions and
ecology series. London: Cassell, 1992.

BISPO DOS SANTOS, Antonio (Négo Bispo). A terra dd, a terra quer. Belo
Horizonte: Piseagrama; Sdo Paulo: Ubu Editora, 2023.

BISPO DOS SANTOS, Antonio (Négo Bispo). Colonizag¢éo, Quilombos:
modos e significagdes. Brasilia: Universidade de Brasilia — Instituto
Nacional de Ciéncia e Tecnologia de Inclusdo no Ensino Superior e na
Pesquisa (INCTI), 2015.

BITTAR, William. Sdo Francisco de Assis: devogdo e templos no Rio de
Janeiro. Didrio do Rio, Rio de Janeiro, 04 out. 2023. Disponivel em:
https://diariodorio.com/william-bittar-sao-francisco-de-assis-devocao-e-
templos-no-rio-de-janeiro/. Acesso em: 12 set. 2025.

BODO, Murray, OFM. Poetry as prayer: Saint Francis of Assisi. 2. ed.
Phoenix: Tau Publishing, 2015.

BOFF, Leonardo. A unido da ecologia interior com a exterior: O cantico

ao Irmdo Sol de Francisco de Assis. 10 jun. 2025. Disponivel em: https://
leonardoboff.org/2025/06/10/a-uniao-da-ecologia-interior-com-a-
exterior-o-cantico-ao-irmao-sol-de-francisco-de-assis/. Acesso em: 12 set.
2025.

CUSATO, Michael, OFM. Francis of Assisi: His life, vision, and companions.
Eugene: Reaktion Books, 2023.



FONTES FRANCISCANAS. Compilagdo de Assis (CA). Conferéncia dos
Capuchinhos do Brasil, [s.d.]. Disponivel em: https://www.capuchinhos.
org.br/capitulos/compilacao-de-assis. Acesso em: 12 set. 2025.

FONTES FRANCISCANAS. Primeira Vida de Tomds de Celano (Celano 1).
Conferéncia dos Capuchinhos do Brasil, [s.d.]. Disponivel em: https://
drive.google.com/file/d/13Z9kmWdUKOKRurEzwDjU_Ao37vCRIc2s/view.
Acesso em: 12 set. 2025.

FONTES FRANCISCANAS. Segunda Vida de Tomds de Celano (Celano 2).
Conferéncia dos Capuchinhos do Brasil, [s.d.]. Disponivel em: https://
drive.google.com/file/d/11BnP38_gnzT-8 8gnv7Thg-YtSfFKOZo/view.
Acesso em: 12 set. 2025.

HANH, Thich Nhat. You have a cosmic body. Plum Village, 28
Jan. 2020. Canal do YouTube. Disponivel em: https://youtu.be/
kGRerflG2vc?si=bmYI6-hXMbgfTgQk. Acesso em: 12 set. 2025.

HUGO, M. L.; HUGQO, J. O. The environmental crisis: A religious solution?
KOERS — Bulletin for Christian Scholarship, [s.l.], v. 90, n. 1, 28 fev. 2025.

KHALID, F.; O’BRIEN, J. Islam and ecology: World religions and ecology
series. London: Cassell, 1992.

LE GOFF, Jacques. Sdo Francisco de Assis. Trad. de Marcos de Castro. Rio
de Janeiro; Sdo Paulo: Record, 2011.

LEVINE, M. P. Pantheism: A non-theistic concept of deity. London:
Routledge, 1994.

MBITI, J. S. African religions and philosophy. London: Heinemann
Educational Books, 1969.

MCLEOD, W. H. Guru Nanak and the Sikh religion. Oxford: Oxford
University Press, 1968.



PANASIEWICZ, Roberley. Os niveis ou formas de didlogo inter-religioso:
uma leitura a partir da teologia crista. Horizonte, Belo Horizonte, v. 2, n. 3,
p. 39-54, 2. sem. 2003.

PAPA FRANCISCO. Laudato Si. Sobre o cuidado da casa comum. 24 de
maio de 2015. Disponivel em: https://www.vatican.va/content/francesco/
pt/encyclicals/documents/papa-francesco 20150524 enciclica-laudato-
si.html. Acesso em: 12 set. 2025.

PRYDS, Darlene. Living “The Canticle of the Creatures”. St. Anthony
Messenger Online Magazine, abr. 2025. Disponivel em: https://www.
franciscanmedia.org/st-anthony-messenger/living-the-canticle-of-the-
creatures/. Acesso em: 12 set. 2025.

ROHR, Richard. Things hidden: Scripture as spirituality. Cincinnati:
Franciscan Media, 2008.

WHITE, Jr., Lynn. The historical roots of our ecological crisis. Science, v.
155, n. 3767, p. 1203-1207, 10 mar. 1967.

WINTZ, Jack. St. Francis and His Canticle of the Creatures. St. Anthony
Messenger Online Magazine, [s..], fev. 2018. Disponivel em: https://www.
franciscanmedia.org/st-anthony-messenger/st-francis-and-his-canticle-of-
the-creatures/. Acesso em: 12 set. 2025.



A IMAGINACAO COMO RESISTENCIA,
POR UMA MISTICA ECOFEMINISTA

Rayane Marinho Leal

Introdugao

A circulacdo cotidiana de termos como mistica, ecofeminismo e
imaginac¢do costuma vir acompanhada de uma série de preconceitos, mui-
tas vezes sustentados por compreensdes superficiais e pouco dispostas
a reconhecer o potencial transformador dessas perspectivas. Longe de
constituirem ideias vagas ou abstratas, tais conceitos revelam caminhos
concretos para repensarmos nossas formas de estar no mundo e para am-
pliarmos o horizonte do que podemos construir enquanto humanidade.

Neste texto, proponho uma aproximag¢do mais profunda com
esses termos a partir das obras de Ivone Gebara, cuja contribuicdo ted-
rica ilumina novas formas de compreender espiritualidade, justica so-
cioambiental e corpo territério. Em sua abordagem ecofeminista, visio-
naria e radicalmente comprometida com a preservacdo da capacidade
de imaginar, mistica deixa de ser apenas um termo tedrico para se tor-
nar uma pratica de existéncia voltada ndo ao dominio, mas ao cuidado;
ndo ao distanciamento, mas a presenca ética e sensivel no cotidiano.

Com frequéncia, atribui-se a mistica um carater esotérico ou ne-

buloso, como se fosse um conjunto de percepcdes intangiveis e desco-



nectadas da vida concreta. Essa leitura reduzida reforca o individualismo
e desconsidera que a mistica longe de ser fuga pode constituir uma for-
ca de vinculo, pertencimento e responsabilidade coletiva. No Dicionario
da Academia Brasileira de Letras, por exemplo, mistica é definida como
“tendéncia a uma religiosidade ou espiritualidade muito profunda; misti-
cismo” (2008, p. 865), enquanto o Diciondrio de Conceitos Fundamentais
do Cristianismo amplia essa compreensdo ao afirma-la como um conceito
essencial a qualquer tradicdo que reconhece o mistério como parte
constitutiva da realidade absoluta, “a mistica € conceito fundamental do
cristianismo como o é de toda religido que admite em seu ambito o misté-
rio e até de movimentos filosoficos que tendem a reconhecer a existéncia
do mistério como componente da realidade absoluta” (Dicionario,1999, p.
489).

Reconhecer tais definicSes, porém, é apenas o ponto de partida.
Nesse sentido, apresento o texto organizado em trés eixos. No primeiro, “A
mistica por Ivone Gebara”, discuto as perspectivas inauguradas pela auto-
ra no texto “Mistica e Politica na Experiéncia das Mulheres”, ressaltando
como ela amplia e ressignifica o entendimento institucionalizado da mis-
tica. Em seguida, abordo o ecofeminismo como pratica epistemoldgica,
articulando reflexdes que evidenciam a urgéncia de novas leituras para a
construcdo de uma ontologia e de uma ética comprometidas com a inter-
dependéncia e o cuidado. Por fim, exploro a imaginacdo como capacidade
de resisténcia, elemento fundamental para a criacdo de novos modos de
viver e pensar. Encerrando o percurso, apresento as consideracdes finais e

espero que vocé tenha boas reflexdes.



A mistica por Ivone Gebara

No texto Mistica e Politica na Experiéncia das Mulheres, Ivone
apresenta a reflexdo a partir das vivéncias das mulheres empobrecidas,
gue nos ajuda para uma compreensao, de como a autora busca delimitar o

novo conceito de mistica. Como ela apresenta,

a palavra mistica, ou a expressdo “vida mistica”, ndo fazem parte
do vocabulario popular. Somos nds que, muitas vezes com cate-
gorias racionais alheias a experiéncia popular, damos esse nome
a alguns aspectos de sua vida. [...] O sentido... [da] palavra mistica
provém ndo s6 de um mundo cultural diferente historicamente,
mas também socialmente, isto é, provém do mundo das elites ins-
titucionais ou ainda das elites ‘espirituais’ dentro do cristianismo.
As grandes misticas assim sdao chamadas dentro do catolicismo ofi-
cial, ndo tendo no catolicismo popular a mesma consideracdo...
Sem duvida, dentro de uma visdo crista hierarquizada e diferencia-
da por graus de conhecimento de Deus e intimidade, diferenciada
também por instituicdes que se apresentam mais ou menos ‘espe-
cializadas’ nos caminhos da perfeicdo espiritual, os pobres e entre
eles as mulheres ndo podem fazer parte da pléiade de eleitos e
eleitas (Gebara, 1989, p.914-915).

Nesse sentido, Gebara avanca nas discussdes, localizando a mis-
tica em um lugar comum, ela deixa de ser um atributo restrito a poucos
iniciados e passa a ser compreendida como uma espécie de energia vi-
tal que mobiliza a acdo humana a partir de uma motivacdo fundamental,
orientada por valores que moldam um espécie de categoria teoldgica, mas
gue com as mudancas seculares vem ganhando rumos que ultrapassam as
fronteiras da religido. Como observamos na reflexdao da autora, “essa mis-
tica sem nome, para muitas [das mulheres], se exprime também em uma
militancia politico-partidaria de esquerda, ndo necessariamente ligada a

uma igreja ou religido” (Gebara, 1989, p.918).



A partir dessa perspectiva, quando a mistica ganha um corpo, e
aqui podemos inserir no corpo do “movimento feminista [ele] engloba no
seu bojo uma mistica politica, ou seja, uma perspectiva de reorganizar as
relagdes humanas a partir da relacionalidade existente entre todos os se-
res, entre a natureza, enfim, entre tudo o que existe” (Gebara, 1989, p.
926), assim, ela toca no préprio mistério da vida.

Essa integracdo relacional, apresentada por Ivone, leva nesse sen-
tido a falar da “Mistica Politica do Movimento Feminista”, do qual iremos
inserir no contexto de um conceito que ela ird trabalhar em outro texto
alguns anos depois, como também na palestra concedida para 33 Bienal
de Sdo Paulo, com o tema que abordard sobre o ecofeminismo, mas antes
de assumir o compromisso em discutir sobre o ecofeminismo no préximo
topico, deixo um pequeno trecho de reflexdo.

Uma das formas de compreender a mistica, discutida até aqui, se
ambienta para além de como deve ser praticada as visdes mais integradas
dos contextos sociais das mulheres no contexto religioso, ela vai além de
requerer uma hermenéutica biblica, recuperando antropologicamente a
presenca das mulheres nos espacos de interag@es, sobretudo como agen-
tes nas narrativas.

A mistica feminista nos questionamos sobretudo do porqué neces-
sariamente a ligacdo transcendental esta vinculada apenas a imagem da
figura masculina, e do porqué o poder de instituir, por exemplo, o batismo,
simbolo de ligacdo com a eternidade, ndo pode ser mediado por outros
seres, entre eles as mulheres, que continuam passivas aguardando a sal-
vacdo mediada. Agora sim, vamos entender como chegamos a ideia de um

conceito de ecofeminismo como pratica.



Ecofeminismo como pratica epistemoldgica e as interrelagbes com a

mistica e a imaginagao

A primeira vista, essa discussdo pode parecer distante, tanto das
interpretacdes sobre mistica, como das lutas das mulheres em uma pers-
pectiva ecoldgica e a imaginacdo, ja que as limitacGes académicas de dis-
cussdes sdo ancoradas em um ponto de vista cartesiano pelo corpo ins-
titucional majoritariamente permeado por homens em sua naturalizada
funcdo social.

No entanto, é justamente ao articular esses trés aspectos: mistica,
ecofeminismo e imaginacdo que o elo central entre os temas se revela. As
opressdes que atingem as mulheres, que contribuem para a destruicdo da
natureza e que reforcam a padronizacdo de narrativas sem o uso efetivo da
imaginacao, compartilham as mesmas raizes: estruturas patriarcais e capi-
talistas que organizam, controlam e exploram corpos, territérios e mentes.

Como encontramos na terceira parte do Segundo Sexo, Simone de
Beauvoir discute sobre os mitos presentes no nosso coletivo para garantir
nossa compressao légica do status quo, de modo que, ao ler a relacionali-

dade apresentada destacamos o seguinte trecho,

A historia mostrou-nos que os homens sempre detiveram todos
os poderes concretos; desde os primeiros tempos do patriarcado,
julgaram util manter a mulher em estado de dependéncia; seus
codigos estabeleceram-se contra ela; e assim foi que ela se consti-
tuiu como Outro. Esta condicdo servia os interesses dos homens,
mas convinha também a suas pretensGes ontoldgicas e morais.
Desde que o sujeito busque afirmar-se, o Outro, que o limita e
nega, é-lhe, entretanto, necessario: ele sé se atinge através dessa
realidade que ele ndo é. Por isso, a vida do homem nunca é pleni-
tude e repouso, ela é caréncia e movimento, é luta. Diante de si,
o homem encontra a Natureza; tem possibilidade de domina-la e
tenta apropriar-se dela. Mas ela ndo pode satisfazé-lo. Ou ela sé se



realiza como uma oposicdo puramente abstrata e é entdo obsta-
culo e permanece alheia, ou se dobra passivamente ao desejo do
homem e deixa-se assimilar por ele; ele so; esta s6 quando toca
uma pedra, sé quando digere o fruto. S6 ha presenca do outro se
0 outro é ele proprio presente a si; isso significa que a verdadeira
alteridade é a de uma consciéncia separada da minha e idéntica a
ela (Beauvoir, 2016, p.199).

Nesse sentido, o grande problema € que historicamente, embora
as mulheres sejam sujeitos, o patriarcado ndo fez esse reconhecimento.
Ele tratou as mulheres, bem como a natureza, ora como obstaculo, ora
como objeto de apropriacdo, nunca como uma consciéncia igual. Sobre
essas relages de poder, lvone elaborou novas formas de construcdes on-
toldgicas e éticas a partir do quadro ecofeminista, durante sua palestra na
33 Bienal de S3o Paulo, em 2018,

Esse quadro ecofeminista nasce mais ou menos no final da déca-
da de 1970, quando um grupo de mulheres comeca a perceber
a quantidade de desastres ecoldgicos comecando por Chernobyl,
mas esses desastres ecoldgicos se sucedem, aqui no Brasil, tem
uma sucessao infinda, ndo basta falar sé de Mariana, mas tem que
se lembrar de Paulo Afonso, tem que se lembrar de Tacaratu, Ama-
zonia, tem que se lembrar de um monte de desastres, que ndo
sdo frutos da convivéncia do ser humano com a natureza, mas sdo
frutos da depredacdo capitalista em relagdo a propria natureza. [A
partir disso], nasce isso que eu chamei de cristianismo ecofeminis-
ta [...] Em que consiste, nds acreditamos que a interdependéncia
é um fundamento de uma nova ontologia e de uma nova ética,
o que significa isso, ndo é mais a hierarquia dos seres, primeiro
Deus, depois o ser humano, o ser humano branco, o ser humano
heterossexual, depois 0 homossexual, depois a mulher, ndo é mais
essa visdo hierdrquica que comeca pela imagem de Deus pai, mas
€ um cristianismo que tem como base filoséfica, base ontoldgica,
guando eu falo base ontoldgica significa que nés, todos os seres,
desde a formiga, passando pela barata, pelo passarinho, pelas ar-
vores, pelo ar, pelas dguas, atravessando tudo que existe, até os



vermes que estdo nas frutas e na terra, tudo é marcado por essa
interdependéncia. Entdo, consequentemente, se eu falo que tudo
€ marcado por essa interdependéncia, eu tenho que sair do siste-
ma cristdo hierarquico, que se estabeleceu especialmente a partir
do IV século. Se eu estiver atenta, se nds estivermos atentos a vida,
se nos estivermos presentes em nds mesmos e ao Nosso mundo,
a gente ndo precisa de prova da interdependéncia, a gente ape-
nas constata essa ordem da interdependéncial...] me parece que
o fundamental ndo sé a forma de enxergar todos os ecossistemas,
mas de enxergar todos os seres humanos. Por tanto, a interdepen-
déncia me revela que as hierarquias é que foram construidas e que
a interdependéncia é o elemento natural de toda vida, entdo vai
revelar quem é o ser humano ou quem sao os seres humanos, essa
interdependéncia vai revelar uma nova ontologia, que consequen-
temente vai exigir uma nova ética, e estou me referindo sobretudo
a uma nova ética social (Gebara, 2018).

Ap0ds a Bienal, Gebara aprofunda a discussdo sobre a interdepen-
déncia do conhecimento em seu texto Epistemologia Ecofeminista. Nele,
retomando a légica apresentada por Beauvoir em O Segundo Sexo, cuja
construcdo narrativa foi anteriormente destacada, a autora propde uma
revisdo das formas tradicionais de compreender as relages humanas. A
partir da perspectiva ecofeminista, essa releitura desloca o modelo dua-
lista que separa sujeito e objeto, indicando que ambos existem de modo

interdependente e interconectado com tudo aquilo que buscam conhecer.

0 sujeito é sujeito e objeto ndo separado, mas interdependente,
interconectado com tudo o que se prop&e a conhecer. E o conhe-
cimento pessoal é apenas um aspecto dessa relacdo. Trata-se de
articular subjetividade/objetividade, individualidade/coletividade,
transcendéncia/ imanéncia, ternura/compaixdo/ solidariedade,
plantas/humanidade, animais/humanidade a partir de uma pers-
pectiva englobante (Gebara, 2025, p.21).



E nesse horizonte que Gebara afirma que o conhecimento
individual faz parte de uma faceta dentro de uma teia relacional mais
ampla. Como ela enfatiza: “O drama existencial do ser humano nao é isola-
do, embora saibamos que a dor maior é misteriosamente sentida em cada
ser” (Gebara, 2025, p. 21).

A partir dessa base, a autora traduz como o patriarcado configu-
rou tanto o conhecimento histérico quanto a prépria ideia de humanidade.
Ela impulsiona a mudanga por meio de uma construgdo além da teoria,
mas uma epistemologia em desenvolvimento integrado, confluindo dife-
rencas e semelhancas, como também aquilo que ainda ndo descobrimos

em nds mesmos, como descrito por ela,

O masculino ndo pode ser sindnimo de humano e de histoérico e o
ecolodgico ndo pode mais ser considerado um objeto da natureza a
ser estudado e dominado pelo homem. Tal abertura introduz ou-
tros referenciais para o nosso conhecimento, mais amplos do que
os estabelecidos pela epistemologia patriarcal. Algumas pessoas
temem que o ecofeminismo tragam nova perspectiva essencialista
ao afirmar a diferenca entre aproximacGes epistemoldgicas femi-
ninas e masculinas. Ndo se trata de essencialismo bioldgico ou fi-
loséfico, mas de abrir a epistemologia para uma perspectiva plural
que inclui aspectos comuns a homens e mulheres de uma dada
cultura, mas inclui aspectos diferentes nascidos de experiéncias
diversas (Gebara, 2025, p.24).

Essa abertura a experiéncias diversas, apontada por Gebara, nos
conduz diretamente a capacidade de imaginagdo. Com frequéncia reduzi-
da a ideia de fuga, delirio ou incapacidade de formular formas concretas
de vida, a imaginagdo também sofre os efeitos das mesmas estruturas que
determinam quem tem legitimidade para conhecer e existir, da qual abor-

daremos a seguir.



Imaginag¢do como capacidade de resisténcia

Como apresentado no livro Esperanga Feminista, a autora situa

pontos de interesse do capital nas nossas préprias subjetividades. Ja que,

como escrito anteriormente, as estruturas patriarcais e capitalistas orga-

nizam, controlam e exploram corpos, territérios e mentes, nesse tépico,

chegou a vez de abordar sobre a mente e a capacidade de resistir por meio

da imaginacao,

A imaginacdo é cada uma e cada um de nds, assim como o senti-
mento, o pensamento, a fala, a escuta, o amor. O, mas grave nesse
crime de roubo é que nos propéem como imaginacdo, Como ocu-
pacdo viva de nossa caixinha imaginaria, aquela caixinha como a
do Pequeno Principe, que s6 vé o interior, sdo coisas fabricadas,
coisas para comprar, para ter, para ser igual a quem esta nos ofere-
cendo. Eles mantém nossa imaginacdo e nosso desejo de melhorar
na vida atrelados ao seu pensamento consumista, ao seu comér-
cio e a sua vontade. Tornam a imaginacdo algo concreto, coisifi-
cado, comercializavel, objetos de luxo ou lixo, para ser comprado
e produzir pequenas satisfa¢cdes instantaneas, pereciveis e iluso-
rias. Eles nos iludem pedindo que imaginemos coisas boas, mas
ao mesmo tempo nos induzem a cair na armadilha das chamadas
coisa Uteis que nos oferecem (Diniz; Gebara, 2022, p.53).

Ndo sé como formas de minar as possibilidades, é possivel com-

preender que pessoas com poderes econdmicos, politicos e comunicacio-

nais imaginam nossos futuros com base em pilares do passado, conforme

eles imaginam, nés podemos resistir desimaginando, seguindo um convite

da autora,

Imaginar convida-nos também a desimaginar. Desimaginar é tirar
do pensamento as coisas terriveis tramadas que podem aconte-
cer...Depois de criar formas de desimaginar as perversidades, ha
que continuar a imaginar e gravar na memaria do corpo os belos



encontros, as pequenas conquistas que nossa imaginac¢do passada
provocou como um incentivo para o presente e o futuro (Diniz;
Gebara, 2022, p.57).

E ao permitir que criemos nocBes de convivéncia enraizadas em
nossas proprias territorialidades que nos tornamos capazes de romper
com discursos desconectados da interdependéncia que sustenta a vida.

E imaginando futuros possiveis que deslocamos a légica de um
“Deus acima de tudo” para a compreensdo de que “Deus estd em tudo”:
nao como autoridade distante, mas como presenca que se constrdi conos-
co, no entrelagcamento de um futuro comum. Imaginar, portanto, torna-se
pratica mistica, um exercicio de imaginar modos de existir que ndo excluam
outras formas de vida, outras matrizes espirituais e outras concepcdes de
mundo que ndo coincidem com as nNossas.

Nessa perspectiva, imaginar exige descanso. Contudo, em nossa
sociedade, as pausas foram marginalizadas, tratadas como improdutivas.
Ainda assim, é apenas quando desaceleramos que compreendemos que
imaginar carrega uma das forcas mais potentes que nosso corpo é capaz de
gerar. Pausar a mente é abrir espaco para esse dom misterioso que reorga-
niza experiéncias, simbolos e memdrias, possibilitando a criacdo de novas
formas de perceber, de sentir e de habitar o mundo.

Quando nos possibilitamos imaginar uma construcdo do movi-
mento feminista como interdependente de um territério, estabelecemos
gue para isso precisamos proteger o lugar onde habitamos, reorganizando
a légica dentro de um ecossistema, germinando pontes a partir da pratica
da mistica, recuperar nosso sentido de urgéncia para mudanca tornasse
luz ao estabelecer pontos para uma nova mistica ecofeminista ainda nao

imaginada.



Consideragoées finais

A partir dos trés pontos desenvolvidos neste texto, articulados por
meio de obras escritas em diferentes momentos da trajetéria intelectual
de Ivone Gebara, compreendo que esta reflexao inaugura apenas uma pe-
guena semente para debates futuros. Que ela possa abrir caminhos para
a construcdo de novas leituras, nas quais as praticas misticas deixem de
carregar estigmas e passem a ser reconhecidas como formas legitimas de
perceber e acolher o mistério que habita em cada ser, na forca da prépria
mistica que nos convoca a modos mais atentos, éticos e interdependentes
de existir.

Por tanto, é fundamental que ao observarmos a presenca de hie-
rarquias, seja possivel enxergar uma desconstrucdo desse modelo, possibi-
litando novas formas de uma ontologia que abarque novos modos éticos,
capacitado para transformar a ideia de progresso econémico em progresso
socioambiental. Sendo capaz de enxergar as mulheres, sobretudo as em-
pobrecidas e os seres ndo homens com tamanha dignidade.

Nesse sentido, recuperar nossa capacidade de imaginar é urgente,
tdo urgente quanto imaginar uma mistica ecofeminista, um horizonte onde
a fé na vida cantada na musica de Gonzaguinha abranja a f¢ no homem
para a fé na mulher. Se existir fé no que vird, se conseguirmos transformar
a forca mobilizadora juntas, talvez, poderemos tudo, ainda ndo consigo
afirmar por aqui, mas vamos 13 fazer o que serd, ndo sozinhas, ndo sozi-
nhos, mas em comunhdo com a terra, com 0s corpos, com as aguas, com
todas as formas de vida, resistindo e cuidando juntas da nossa forca de

imagin(acdo).



Referéncias

BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo: fatos e mitos. 3 ed., Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 2016.

DICIONARIO de Conceitos Fundamentais do Cristianismo. S3o Paulo:
Paulus, 1999.

DICIONARIO Escolar da Lingua Portuguesa. Academia Brasileira de Letras,
2 ed. S3o Paulo: Companhia Editora Nacional, 2008.

DINIZ, Debora; GEBARA; Ivone. Esperanga Feminista, 1.ed., Rio de Janeiro:
Rosa dos Tempos, 2022.

GEBARA, Ivone. Epistemologia Ecofeminista. Mandragora, [S. |.], v. 6, n. 6,
p. 18-27, 2025. Disponivel em: <https://revistas.metodista.br/index.php/
mandragora/article/view/1428>. Acesso em: 16 nov. 2025.

GEBARA, Ivone. Mistica e politica na experiéncia das mulheres. Revista
Eclesiastica Brasileira, [S. I.], v. 49, n. 196, p. 913-926, 1989.

DOI: 10.29386/reb.v49i196.3089. Disponivel em: https://
revistaeclesiasticabrasileira.emnuvens.com.br/reb/article/view/3089.
Acesso em: 16 nov. 2025.

GEBARA, Ivone. Trindade, palavra sobre coisas velhas e novas: Uma
perspectiva ecofeminista. Sdo Paulo: Paulinas, 1994.

GEBARA, Ivone. Além do cristianismo patriarcal: um breve esboco

de uma ética ecofeminista para a coexisténcia humana. Sdo Paulo:
Fundacdo Bienal de Sdo Paulo; Sesc-SP, 2018. 1 video (37min.12 seg.).
Publicado pelo canal Bienal Sdo Paulo. Disponivel em:<https://youtu.be/
RASEQjVnmiE?si=425a1PT9eO3MYfK_>. Acesso em: 16 nov. 2025.

GONZAGUINHA. Nunca pare de sonhar (Sementes do amanha).
Intérprete: Gonzaguinha. Produgdo: Renato Corréa. Compositor:
Gonzaga Jr. Rio de Janeiro: EMI Records Brasil Ltda., 1984. 1 gravacado
sonora (3 min. 49seg.). Disponivel em: <https://www.youtube.com/
watch?v=BX5EQ0G7ixpl>. Acesso em: 16 nov. 2025.



MARGARIDAS E MISTICAS:
E O COMECO DO FIM OU O FIM DO COMECO

Giselle Gomes da Silva Prazeres Souza

Para inicio de conversa

A musica popular brasileira, Veja (Margarida), escrita em 1980
pela compositora e paraibana Elba Ramalho' é a cangdo que inspirou este
texto. Até porque foi exatamente no periodo histérico da composicado des-
sa musica que eclodiu toda a experiéncia mistica de Margarida Maria Al-
ves, na mesma Paraiba, no municipio de Alagoa Grande.

Pois bem, o titulo deste trabalho é intrigante desde as duas pri-
meiras palavras. Sdo Margaridas e Misticas, no plural, porque o caminho
socioambiental percorrido pela sindicalista rural Margarida Maria Alves, de
1977 a 1983, desabrochou outras tantas milhares de Margaridas. Esse de-
sabrochar foi um processo dinamico de um fazer decolonial, de superacado
através da Educagao Popular e da Garantia dos Direitos trabalhistas rurais

e da terra, e as Misticas sdo no plural porque devemos reconhecer as di-

1A cantora Elba Ramalho, nos uUltimos anos, envolveu-se com algumas polémicas dentro
da polaridade do cenério politico brasileiro, sofrendo cancelamento de alguns amigos e
recebendo apoio de outros. A escolha da cangdo, ndo tem viés politico, mas poético, e que
reflete a realidade de Margarida na década de 1980, quando a cangdo foi criada.



versidades de narrativas existentes, concep¢des e compreensdes acerca
do que é mistica.

“As misticas precisam ser reconhecidas em suas diversidades e vi-
véncias, expressdes e narrativas uma vez que sao mediadas e vividas por
sujeitos que estdo dentro de uma linguagem religiosa e um contexto sdcio-
-histérico-cultural diferentes” (Souza, 2024, p.139). A mistica de Margarida
Alves é individual, mas as misticas das Margaridas sdo diversas, indigenas,
quilombolas, evangélicas, umbandistas, ciganas, juremeiras, candomb-
lecistas, catdlicas romanas, mulcumanas; enfim, a diversidade religiosa
decolonial brasileira se faz presente, logo, epistemologicamente, nesta
leitura, devemos nos abrir a compreensdo de superar o discurso Unico uni-
versalizante e abstrato colonial.

Dentro da construcdo histérica do termo mistica, nunca houve
uma concepg¢do estrita, univoca e precisa do que ele signifique; logo, exis-
tem diferentes elementos constitutivos e diversos entrelacamentos acerca
desse conceito.

Dito isso, apresenta-se relevante compreender que para inicio de
conversa é preciso observar a fundamentacdo teérica. O primeiro ponto é
a desobediéncia epistémica, requer um exercicio de interculturalidade, ou
seja: caminhar por outras estradas de terra roxa cientificas, académicas,
politicas e religiosas que ndo a hegemonica.

Cabe ressaltar que a desobediéncia epistémica, segundo Walter
Mignolo (2008), é um dos conceitos desenvolvidos pela teoria decolonial,
um imperativo epistémico, levando assim a necessidade de desvincular-
-se dos fundamentos genuinos dos conceitos ocidentais cristalizados e da
acumulacdo de conhecimento, realizando um estranhamento ou ainda,
conforme Ailton Krenak (2019), um encantamento por questdes humanas.

Esse exercicio de desobediéncia foi realizado na pratica politica, na

construcdo do Municipio de Alagoa Grande, que fica no brejo da Paraiba,



no Nordeste brasileiro. O periodo foi de 1977 a 1983, quando brutalmente
a lider estadual sindical foi assassinada na porta de sua casa, na rua Olin-
da, na drea urbana de Alagoa Grande. Foi o comeco do fim ou foi o fim do
comecgo?

O objetivo deste texto é apresentar a experiéncia mistica deco-
lonial de Margarida Maria Alves e alguns dos seus desdobramentos das
misticas ecoagrofeministas na Marcha das Margaridas, que reverberam
nas politicas publicas pelas vidas das mulheres latino-americanas. A nega-
¢cdo dos direitos da classe trabalhadora rural atravessa a histéria de toda
sociedade latino-americana, revelando cendrios de violéncias e injusticas
sociais, permeados  de sofrimentos, sonhos e lutas, por onde trilham os
oprimidos da terra, que clamam pelo direito a terra, por reforma agraria,
pelos direitos dos trabalhadores e trabalhadoras rurais.

Metodologicamente, esta discussdo se pauta em uma abordagem
exploratdria de uma pesquisa em andamento da tese de doutoramento
no Programa de Pds-Graduacdo em Ciéncias das Religides na UFPB, e foi
realizada por meio de analise de referéncias bibliograficas. Desse modo,
o trabalho terd duas estacGes para pensarmos: a primeira estacdo apre-
senta que a pesquisa esta centrada na formulacdo de sinteses relativas ao
pensamento mistico ecoagrofeminista decolonial, com o recorte teédrico da
nogdo de “entre-lugar”, associada as misticas nas fundacdes e nas frontei-
ras das periferias e das areas rurais do Municipio de Alagoa Grande a partir
de Margarida Maria Alves. Na segunda e Ultima estacdo, apresentamos a
Marcha das Margaridas, oferecendo um arcabouco tedrico para pensar as
misticas e as questdes ambientais que sdo centrais no fazer e no pensar
ecoagrofeminista das mulheres que integram a Marcha das Margaridas.

O movimento da Marcha é o fim do comecgo, caminhos alternati-
vos para politicas decoloniais de vida, pautadas no enfrentamento ao agro-

negocio e as monoculturas, buscando a preservacdo socioambiental por



meio de préaticas agroecoldgicas e da mistica das Margaridas. Expresso o
mesmo que Tania Kuhnen (2017): “este trabalho se propde a falar a partir
do grupo de mulheres rurais, embora eu reconheca que ndo sou uma de-
las” (Kuhnen, 2017, p.126); parto de uma posicdo de privilégio em relagdo
a outras tantas mulheres latinas, lembrando sempre que uma posiciona-
lidade ndo é fixa, é sempre relativa, como nos alerta Sardenberg (2014).

No entanto, ao compreender e reconhecer as contribuices an-
cestrais negras e indigenas a partir da vida de Margarida Alves, resgato as
histérias ndo registradas nos livros de outrora, para registra-las a partir de
outras perspectivas, com misticas criativas, suas circularidades, corporei-
dades, musicalidades, ludicidades, cooperatividades, dentre outras tantas
categorias de anélise.

Margaridas e Misticas: € o comeco do fim ou é o fim do comeco?
“A sociedade precisa reconhecer as desigualdades que compdem o terri-
tério brasileiro e que nessa diversidade cultural, econdmica e social, ha
algo que se apresenta como fundamental a convivéncia social harmonio-
sa” (Lira,2010,p.28) tdo esperada: grandes latifundiarios e agricultores fa-
miliares, homens, poderosos, brancos e mulheres, rurais, pobres e negras,
sdo pessoas, sdo todas seres humanas e devem desenvolver as Misticas
Margaridas, acreditando que ndo é o comeco do fim, mas o fim do comeco,
mesmo com o “gosto de sabdo na boca”, enfrentando todas as amarguras

e desprazeres das interacdes sociais.
Uma rosa nunca mais desabrochou
Margarida Maria Alves, a lider sindical estadual da Paraiba, a pri-

meira Presidente do sindicato rural de Alagoa Grande foi a rosa que nunca

mais desabrochou porque ceifaram a sua vida em 12 de Agosto de 1983.



Um crime de pistolagem, na porta de sua casa, por volta das 18 horas, no
final de um dia de cantorias, partilhas do Evangelho, a partir da Educacgado
popular e muitos didlogos num encontro das Pastorais da terra. Numa casa
de retiro, no municipio de Guarabira. Margarida era uma mulher aguerri-
da, cheia de carisma e afeto, de discursos assertivos em favor dos trabalha-
dores rurais, homens e mulheres, em sua grande maioria analfabetos, que
tinham em sua lideranca total confianca para entregar suas causas traba-
Ihistas, necessidades do corpo e também da alma.

Margarida Alves, ndo era académica, pelo contrario, cursou até
o ensino fundamental I, mas suas colocag¢des e sua leitura de mundo im-
pressionavam a todos que passavam pelo seu caminho; ela tinha um pen-
samento libertador, pois a dimensdo da racionalidade de Margarida ndo
era completamente isolada de outras dimensdes do ser, “Esse conjunto
de dimensdes humanas se corporifica no cotidiano” (Gebara,2007, p. 40).
As evidéncias desta mulher revolucionaria é a recordagdo da convivéncia
cotidiana com Margarida da sua amiga e companheira de luta, Soledade

destaca a vivéncia mistica dela:

Eu conheci Margarida Maria Alves em outubro de 1975, quando
vim para Alagoa Grande. Morava em Bananeiras na época, eu vim
embora para Alagoa Grande e no més de Outubro fui ao sindi-
cato para me associar, em Outubro de 1975. Ai a Margarida era
uma pessoa assim, uma mulher religiosa, muito simpatica, muito
dindmica, muito sentimental, ela conversava, ela ria, ela cantava e
até chorava. Aquela pessoa amiga companheira de todas as horas,
uma grande lutadora (Grifos nossos).

E coerente afirmar que a colonial idade permeia todos os aspectos
da vida social e permite o surgimento de novas identidades geoculturais e
sociais, no entanto a decolonialidade, deve também permear todos os as-

pectos da vida social, principalmente a mistica pois assim, teremos acesso



a “uma fonte de inspiracdo duradoura e profunda, a qual pode servir para
o estouro de uma revolucdo espiritual”, (Boff; Hathaway, 2012, p. 462), a
qual pode salvar a terra e enriquecer a qualidade de vida das Margaridas.
Mulheres da floresta, do campo, das aguas.

Margarida era uma mulher de denominacgdo catélica romana, de-
vota de Nossa Senhora da Boa Viagem, padroeira da cidade, além de minis-
tra da eucaristia, tinha varios cargos na igreja, voltados para a area social
e para a pastoral da Terra. Interessante que o cristianismo e suas pers-
pectivas tornaram-se um dos mais poderosos instrumentos dessa emprei-
tada e, sob a justificativa de uma missao civilizatoria, o “projeto colonial
se dedicou ao apagamento de saberes comunitdrios, praticas ecoldgicas,
conhecimento de cultivo, de tecelagem, de todo um “cosmos” (Cavalcanti,
2022, p. 16).

Nesse sentido, a proposta da mistica decolonial na vivéncia de
Margarida Maria Alves, enquanto mulher negra, agricultora, catdlica ro-
mana e sindicalista rural, € entendida a partir de Lélia Gonzalez (1988), que
teorizou sobre as questdes de género e raca, privilegiando uma perspecti-
va latino-americana de leituras sobre o passado do Brasil Colonia catequi-
zador: “comprometido com a recuperacdo dos processos de resisténcia e
insurgéncia aos poderes estabelecidos” (Gonzalez, 1988, p.138). Os estu-
dos culturais do indiano-britanico Homi Bhabha, realcam a importancia de
pessoas como Margarida, das Margaridas, pois ele detalha o conceito de
entre-lugar e mostra como ele esta relacionado a visdo e ao modo como
grupos subalternos se posicionam frente ao poder, conforme Bhabha
(2001), e como realizam estratégias de empoderamento, aquilo que cate-
gorizamos como as caracteristicas da mistica ecoagrofeminista decolonial,
gue sdo “experimentados nas malhas do cotidiano, em que aparecem com

maior nitidez questdes de ambito comunitdrio, social e politico. A posi¢cdo



de fronteira permite maior visibilidade das estruturas de poder e saber”
(Ribeiro, 2020, p. 23). Acrescentaria que para além das estruturas propos-
tas por Ribeiro (2020), a visibilidade do ser, com a presenca das misticas
que vao além das grandes tradicOes religiosas universais (Souza, 2018, p.
340), ajudam na apreenséo significativa das subjetividades das mulheres
rurais.

Margarida Maria Alves, mesmo estando com o “gosto de sabdo
na boca”, sofrendo ameacas, sendo perseguida por malfeitores, agredida
verbalmente pelos poderosos, estava totalmente envolvida com a desco-
lonizacdo do ser, uma das tarefas dos Principios Pluralistas sugeridas por
Claudio Ribeiro (2020), o qual propde uma epistemologia que “revisa a
nocdo de individuo desprovida da interacdo constituinte do humano com
a comunidade, a histéria, a natureza e o coletivo” (Ribeiro,2020,p.38).
Ademais, enfatiza a necessidade de aprender a desaprender e exercitando
as analises antropoldgicas da mistica que se apresentam fluidas, hibridas,
sendo criadas e recriadas nos diferentes processos de fronteirizacdo das
experiéncias da vida, no cotidiano do sindicato rural, com a luta pelas ques-
tées trabalhistas rurais, principalmente com a Usina Tanques, mas com ou-
tras tantas causas, como depois da sua morte, com a Marcha da Margari-
das, a qual apresentamos a seguir.

Vale salientar que, entre o periodo de 1983 a 2000, houve um hia-
to de 17 anos, aquilo que Sueli Carneiro (2005) nos ensina sobre o epis-
temicidio que desumaniza a populacdo negra a partir da negacdo da sua
condicdo de sujeito produtor de conhecimento; no caso de Margarida, ela
era negra, mulher e sindicalista, ou seja, a interseccionalidade de classe,
género e raca, o que a coloca numa condicdo de total apagamento epis-
temoldgico: “veja (Margarida), uma rosa nunca mais desabrochou” mas

surgiram milhares de Margaridas.



Por isso, é preciso compreender que o termo ecoagrofeminista
parte desse contexto sdcio-histérico e da necessidade de compreender a
mistica como dimensdo humana que esta correlacionada com duas ques-
toes fundamentais: a busca pela transcendéncia € a superagdo das limita-
¢cOes dos desafios histéricos enfrentados, o qual segundo Gebara (2010)
incluem as emocdses, afetos, formas plurais de subjetividades, o principio
da cooperacdo e as dimensdes humanas, que se corporifica no cotidiano
dos quintais produtivos, da criagdo das galinhas, do rocado, das ervas me-
dicinais que auxiliam na saude. Dentre das diferentes caracteristicas das
misticas das Margaridas, para Ivone Gebara, uma das mais importantes é a

cooperatividade, quando afirma,

Nossa percep¢do do mundo é de ndés mesmas se condicionou a
uma forma de crenga na sobrevivéncia a partir da concorréncia
contra os outros. O principio da cooperagdo, principio presente
nas formas mais primitivas da vida desde as mais originarias ex-
pressdes, parece ter sido esquecido. E sabemos que devemos a
este principio inerente a vida todas as conquistas em amor, solida-
riedade e cuidado que desenvolvemos (Gebara, 2010, p. 95).

Nesse sentido, o texto busca refletir, no entendimento que o termo
ecoagrofeminista é, por si, decolonial, e articula questdes socioambientais,
de género, racga, classe, nacionalidade para pensar a (de)colonialidade.
Sendo assim, podemos verificar que a expressdo “ecoagro” diz respeito, a
guestdo socioambiental, e o termo “feminista decolonial”, mediante asser-
tivas de Maria Clara Cavalcanti (2022), “tem vindo apontar a necessidade
de levarmos em conta as epistemologias origindrias, os levantes emanci-
patdrios e, especialmente, as contribuices histdricas das mulheres na luta
contra a colonialidade” (Cavalcanti, 2022, p.3).

Ainda conforme a autora, é preciso compreender colonialidade a

partir de Anibal Quijano e da teoria decolonial, como um sistema de poder



que perdura mesmo apds o fim das experiéncias de colonizacdo no Bra-
sil, constituindo um dispositivo estruturante das relag8es sociais, de saber,
ser e poder, baseada em uma categorizacdo hierdrquica entre os seres no
mundo, a partir de perspectivas eurocéntricas e racistas (Quijano, 2005).
A tarefa decolonial, segundo Ribeiro (2020), consiste em construir a vida
a partir de outras categorias de pensamentos e caminhos alternativos que
estdo para além das barreiras dos pensamentos ocidentais cristalizados

dominadores e hegemonicos.

Margaridas e mistica: as propostas ecoagrofeministas no Movimento da

Marcha das Margaridas

A cancdo continua fazendo referéncia ao seguinte verso: A cidade
garantida, proibida, que indica um lugar onde a autora, poderia encontrar
liberdade e independéncia. Exatamente, neste lugar, encontramos esse
sentimento, na Marcha das Margaridas. A Marcha é um movimento so-
cial brasileiro de abrangéncia nacional e internacional que recebe apoio
de diferentes entidades da sociedade civil. “Realizada desde o ano 2000, a
Marcha tem revelado uma significativa capacidade de mobilizacdo para as
causas das diferentes mulheres do contexto rural” (Kuhnen, 2017, p. 128).
A Marcha acontece em Brasilia, ja contou com sete edi¢cdes até o momen-
to, destacando-se a ultima delas ocorrida em gosto de 2023, reunindo em
torno de 100 mil mulheres com representantes de 33 paises, sendo consi-
derada a maior acdo politica de mulheres em toda a América Latina.

O movimento da Marcha das Margaridas permite encontrar diver-
sos elementos em consonancia com as propostas ecoagrofeministas, por
afirmar modos de vida que sdo ecoldgicos, agroecoldgicos e feministas,

pois constroem relacdes humanas respeitaveis, misticas, com relacdes de



interdependéncia com o ambiente natural, (Sobreira, 2022), enriquecendo
a visdo da sociobiodiversidade.

Mediante assertivas de Tania Kuhnen (2017), de maneira bastante
sucinta, pode-se agrupar as reinvindicacdes, ou ainda, as propostas ecoa-
grofeministas, da Marcha das Margaridas, a partir de duas grandes corren-
tes de enfrentamento ao sistema hegemonico tdo combatido por Marga-

rida Alves:

primeiro, o reconhecimento da importancia politica e ética de
se conceber relagdes menos exploratérias com a natureza e os
ecossistemas locais e, a partir disso, repensar a nogdo de desen-
volvimento e em segundo lugar, a importancia de assegurar as
mulheres e ao meio ambiente a condi¢do de superar dualismos
hierdrquicos, opressores, patriarcais para garantir as mulheres
condi¢des adequadas de pleno desenvolvimento individual e co-
letivo ao meio ambiente a possibilidade da existéncia preserva-
da(Kuhnen, 2017, p. 137).

As propostas ecoagrofeministas estdo dispostas implicitamente
em seis cadernos tematicos, construidos a partir das vivéncias cotidianas
das mulheres rurais e dos dez eixos politicos centrais em torno dos quais a
luta das Margaridas se organiza:

Por exemplo, o caderno 1 aborda a tematica da democracia, da
soberania popular, da justica e da equidade de género; os cadernos 4,5
e 6 abordam as medidas para a redugdo dos indices de violéncia contra
as mulheres do campo; os cadernos 2 e 3 destacam a defesa das praticas
agroecoldgicas de producgdo de alimentos para o autoconsumo, os quintais
produtivos, o banco de sementes, entre outros.

A mistica tem vérias caracteristicas, como abordamos no inicio
deste texto; no entanto, a liberdade é crucial, pois a experiéncia mistica

ndo pode estar atada a uma religido, “mas transita levada pelo Espirito di-



vino por entre elementos de mais numerosas e diferentes delas, ainda que
sua identidade matricial possa estar ancorada em uma especifica tradi¢cdo”
(Ferreira, 2024,p. 16), logo as misticas ecoagrofeministas apresentam di-
versas formas de ser e de pensar e se distanciam de concepc¢des pautadas
na logica do colonizador, por isso que as misticas ecoagrofeministas sdo
decoloniais.

Sendo assim, ela é aberta, plural, ndo havendo um pensamento
Unico, mas deve-se abrir as tradi¢Oes orais, ritualisticas, nativas e popu-
lares, os quais muitas vezes sdo saberes desconsiderados e suas vozes fe-
mininas silenciadas ou ndo visibilizadas; logo, dentro desta concepgao, os
feminismos decoloniais reivindicam, a partir da luta das Margaridas, das
Mulheres negras, indigenas, quilombolas, e tantas outras Margaridas, além
do reconhecimento das experiéncias ancestrais das mulheres na luta con-
tra o patriarcado, o racismo, o capitalismo, o colonialismo etc., sua misti-
ca ecoagrofeminista que traz consigo uma proposta insurgente, da prdxis
decolonial, subalterna, contra um projeto de dominacdo capitalista, colo-
nial e opressor, aquilo que Boa Ventura de Souza Santos vem chamar de
epistemologias ao Sul global (Santos, 2010) e que é a experiéncia mistica

encarnada pelas Margaridas.

Consideragoes do fim do comego

As questdes socioambientais e os conflitos da terra sdo pontos cru-
ciais para as mulheres que ocupam o espaco rural no Brasil e enfrentam
os mais diferentes desafios, tais como: problemas das pequenas proprie-
dades rurais, ou das quest®es trabalhistas rurais, vivendo sem seus direi-
tos trabalhistas garantidos, a expansdo do agronegdcio, a monocultura, os

efeitos do aquecimento global que atingem as plantacdes e as colheitas,



além do desflorestamento indiscriminado, ou ainda, as queimadas inten-
cionais e criminosas. Ndo é possivel trabalhar género, mistica e ambiente
separadamente, pois estdo entrelacados, conforme verificamos no texto
apresentado.

Ha muito a avancar na construcdo de uma mistica(s) ecoagro-
feministas decoloniais, que considere central o protagonismo nas lutas
socioambientais e politicas das mulheres rurais, comprometidas com a
agroecologia, com as relagdes comunitdrias solidarias e com a mistica das
Margaridas. Os resultados iniciais deste trabalho sobre Mistica socioam-
biental, no ambito da sindicalista rural Margarida Maria Alves e seu desdo-
bramento para a Marcha das Margaridas, poderdo encontrar terreno fértil
para solidificar pesquisas, reforcar identidades e aplainar novos desafios
para ousar passos mais firmes na Marcha das Margaridas, na sua préxima
edicdo em 2027.

O espaco rural ainda é um lugar de uma violéncia estrutural contra
as mulheres, mesmo apds 42 anos da morte de Margarida Alves, um racis-
mo ambiental contra os seus territorios que apaga o desabrochar constan-
te das Margaridas que resistem com seus saberes e vivéncias. Margaridas
que sdo desautorizadas a falar e a transmitir seus conhecimentos, suas
rezas e cantorias, seus encantamentos pela terra e pela sustentagdo da
vida, como diz a cancdo popular: “essas feridas da vida, amarga vida”, que
insiste em conviver com o ambiente natural e a sustentabilidade. E o fim
do comeco abundante para as pesquisas sobre Misticas no Brasil de matriz
plural e perspectiva decolonial latino-americana das mulheres rurais neste

pals, ou simplesmente, Margaridas.



Referéncias

BHABHA, Homi. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG,2001.
BOFF, Leonardo; HATHAWAY, Marc. O Tao da libertagdo: explorando a
ecologia da transformacdo. Petrépolis: Vozes, 2012.

CAVALCANTI, Maria Clara Martins. Feminismos Decoloniais e “América
Latina”: comentdrios sobre as mobilizagdes do conceito. Revista Género
da Amazébnia, [s.l.], n.21, jan/jun,2022.

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construgéo do Outro como Ndo-Ser com
fundamento do Ser. 2005. Tese (Doutorado em Educagdo) — Curso de
Educacdo, Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2005.

DOCUMENTARIO: Nos caminhos de Margarida. [S.l.]: TV CONTAG, 2017. 1
video (29 min). Publicado pelo canal TV CONTAG. Disponivel em: https://
www.youtube.com/watch?v=sjxruyZt-eM. Acesso em: nov. 2025.

FERREIRA, Soraya Cristina; SOUZA, Carlos Frederico; KAITEL, Alexandre
Frank (Orgs.). Nas fronteiras da Mistica — |dentidades, espiritualidade e
vivéncias plurais. Sdo Paulo: Editora Recriar,2024.

GEBARA, Ivone. O que é teologia feminista. Sdo Paulo: Brasiliense,2007.

GEBARA, Ivone. Vulnerabilidade, Justica e Feminismos. Sdo Bernardo do
Campo: Nhanduti Editora, 2010.

GONZALEZ, Lélia. A categoria politico-cultural de amefricanidade. In:
Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, n.. 92/93, p. 69-82, (jan./jun.), 1988b.
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 2019.

KUHNEN, Tania Aparecida. Marcha das Margaridas: apontamentos para
um (eco)feminismo latino-americano, Revista de Ciéncias Humanas e
Sociais, 2017.



LIRA, Lilian Conceicdo da Silva; SILVA, Marcos Rodrigues. Negritude e
branquitude: razGes da (des)igualdade. Sdo Leopoldo: CECA, 2010.

MIGNOLO, Walter. Desobediéncia epistémica: a opcdo descolonial e 0
significado de identidade em politica. Cadernos de Letras da UFF, Niterdi,
n. 34, 2008.

RIBEIRO, Claudio de Oliveira. O principio pluralista. Sdo Paulo: Loyola,
2020.

SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula. (org.).
Epistemologias do Sul. Sdo Paulo: Editora Cortez, 2010.

SARDENBERG, Cecilia M. B. Revisitando o campo: autocritica de uma
antropdloga feminista. Mora, Buenos Aires, v. 20, n. 01, 2014.

SOBREIRA, Dayane Nascimento. “Olha Brasilia esta florida, estéGo
chegando as decididas”: experiéncias de um feminismo rural no Brasil a
partir da Marcha das Margaridas. Orientadora: Lina Maria Branddo de
Aras. 2022. 2171 il. Tese (Doutorado em Estudos Interdisciplinares sobre
Mulheres, Género e Feminismo) — Faculdade de Filosofia e Ciéncias
Humanas, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2022.

SOUZA, Carlos Frederico Barboza de. Pe. Cicero Romao Batista: por uma
mistica sertaneja do Cariri. Pistis & Praxis, Coritiba, v.10, n. 2, p. 328-374,
2018.

SOUZA, Rafael Bellan; A mistica no MST: mediacdo da praxis formadora de
sujeitos histéricos. 2012. Tese (Doutorado em Sociologia) — Universidade
Estadual Paulista “Julio de Mesquita Filho”, Araraquara, SP, 2012.
Disponivel em: https://repositorio.unesp.br/server/api/core/ bitstreams/
f8359b45-5cee-4160-8822-04073ad2108d/content. Acesso em: 26 jan.
2024.

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América
Latina. In: EDGARDO, Lander. (org.). A colonialidade do saber:
eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas Latinoamericanas. Buenos
Aires: CLACSO, 2005. p. 107-126.



RESSACRALIZAGCAO DA COLETIVIDADE DA VIDA

José Fabricio Rodrigues dos Santos Cabral

Introdugao

A crise ecoldgica que assola o planeta é, antes de tudo, uma crise
de percepcdo. A natureza adoece porque o humano deixou de percebé-la
como extensdo de si mesmo e passou a tratd-la como um cendrio a ser ex-
plorado. Nesse processo, o egoismo, individual e civilizatério, converteu-se
na forca invisivel que corrdi a trama viva do mundo. O colapso ambiental
ndo resulta apenas de escolhas econbmicas ou politicas equivocadas, mas
de uma ruptura espiritual: a dessacralizacéo da vida. Ao transformar o cos-
mos em objeto, o ser humano exilou-se da totalidade da qual faz parte,
esquecendo que toda existéncia é interdependente.

Perguntar se é preciso sacralizar o mundo para respeitar os ecos-
sistemas é, em Ultima instancia, questionar o modo como compreendemos
a propria vida. Ndo se trata de reavivar antigos mitos ou de invocar divin-
dades externas, mas de reconhecer que o sagrado evocado pela ressacra-
lizacdo do mundo “ndo significa uma realidade assombrada por presencas
divinas sobrenaturais” (Gleiser, 2024, p. 231), e sim o reconhecimento de
um sagrado imanente que pulsa na matéria viva.

Ressacralizar a coletividade da vida é romper o isolamento do eu
para reencontrar a comunhao universal de tudo o que existe, recuperando,

ao mesmo tempo, o sentido do pertencimento e a consciéncia de que o



destino humano esta intrinsecamente ligado ao destino da Terra. Nessa
perspectiva, a mistica socioambiental ndo propde um éxodo do mundo,
mas o retorno sensivel e ético ao coragdo da existéncia; onde o sagrado
se manifesta como relacdo, e ndo como poder. Somente quando o huma-
no reencontrar essa dimensdo relacional e reverente podera substituir o
egoismo pelo cuidado e transformar o gesto de viver em um ato de comu-
nhdo com toda a vida.

Este labor reflexivo estd estruturado em trés tépicos. O primeiro
topico, intitulado A seducdo do egoismo, analisa o egoismo como causa
espiritual da degradacdo dos ecossistemas. O segundo tdpico, nomeado
A urgéncia da mistica socioambiental, indica a mistica como caminho de
reconciliacdo entre o humano e a natureza. O terceiro tdpico, designado
A ética da reveréncia, prope uma ética do cuidado e do pertencimento

como fundamento de uma nova convivéncia planetaria.

A sedugao do egoismo

O egoismo, compreendido como a atitude existencial que coloca o
préprio eu no centro de todas as rela¢des, reduz o outro, humano ou nao
humano, a condicdo de meio para a satisfacao individual, gerando o que se
nomeia de seducdo estrutural: uma ideologia dotada do poder de fazer as
pessoas acreditarem ser o centro e a medida de todas as coisas, legitiman-
do, assim, praticas de exploracdo da natureza e de exclusdo social.

Champlin (2013, p. 308) afirma: “o egoismo ¢é a ideia de que todos
os atos de uma pessoa, bons ou maus, sdo auto-orientados, isto &, feitos
por interesse préprio, ainda que, em alguns casos, essa atitude possa ser
perfeitamente disfarcada”. A auto-orientacdo, consequéncia da defini¢cdo

de egoismo supracitada, equivale a compreensdo do termo autorreferen-



cialidade, entendido como o que isola e fecha a pessoa humana nela mes-
ma ou nos proprios interesses (Francisco, 2020).

Apesar de apresentar um conceito de egoismo, o que se objeti-
va ndo é tratar o egoismo como conceito isolado, mas assumi-lo como o
qgue pertence a complexidade humana, ja que os seres que compdem a
comunidade da especiacdo sapiens sdo, ao mesmo tempo, egocéntricos
e altruistas, competitivos e solidarios. Nés, aqueles que sabem que
sabem, somos, dialogicamente, um olhar para si, 0 que procura atender
as exigéncias do eu, e um olhar para o outro, o que é capaz de atender as
demandas do “ndo eu”.

Ao ultrapassar a espacialidade do eu, encontramos o nds; um nds
gue ndo se restringe a coletividade humana porque abarca toda a comu-
nidade da vida, incluindo existéncias bidticas e abidticas. Se a alteridade
nao é extensdo do eu, entdo o outro ndo é apenas o “ndo eu”, mas uma
presenca que se afirma a partir de si, em diferenca radical.

A diferenca expressa a pluralidade, uma vez que

ndo existe meio ambiente, mas sempre o ambiente inteiro, que
é a comunidade bidtica e cdsmica. Todos os seres se encontram
dentro de um todo de energias, de ecossistemas e de relacdes.
Entdo importa considerar o entorno natural (ecologia ambiental),
as relagBes sociais e a maneira como se produz o que precisamos
(ecologia social), que ideias e visGes de mundo orientam ou deso-
rientam as pessoas e as comunidades (ecologia mental) e, por fim,
perceber que estamos dentro de um processo cosmogénico que
esta em curso ha 13,7 bilhdes de anos e que produziu o que hoje
somos (ecologia integral) (Leal, 2009).

O egoismo desintegra esse horizonte, entendido como o campo
amplo de sentido que permite perceber a interdependéncia entre todos os

seres e ecologias que compdem o ambiente inteiro, pois rompe a percep-



¢do do ambiente inteiro como comunidade bidtica e césmica. Ao centrar
tudo no eu, ele fragmenta o tecido de energias, ecossistemas e relacdes
gue sustentam as ecologias ambiental, social, mental e integral, obscure-
cendo nossa inser¢cdo No processo cosmogeénico que nos constitui.

Por que o egoismo seduz? Ele seduz porque ao oferecer a ilusdo
de centralidade e controle promete ao sujeito a sensagao imediata de se-
guranca, autonomia total e autopreservacao, fazendo o individuo acreditar
que pode existir isoladamente do todo. Essa promessa é tentadora porque
responde a medos e desejos profundos: o medo de vulnerabilidade, o de-
sejo de afirmacdo e a busca por vantagens individuais.

Contudo, essa seducdo é enganosa: ao centrar tudo no eu, o egois-
mo oculta o horizonte de interdependéncia que sustenta a vida, fragmen-
tando a percepcdo de que pertencemos a um tecido interdependente que
abrange todas as formas de existéncia. Assim, aquilo que parece fortalecer
o eu, na verdade, desintegra o tecido das relagBes que torna as existéncias
possiveis.

A fragmentacdo da interligacdo do todo existente manifesta-se nas

constatacdes a seguir:

mudangas climaticas ja praticamente irreversiveis, risco nuclear
perene, extingdo massiva de espécies e culturas, epidemia de
mentiras na internet, microplastificacgdio do ambiente, falta de
agua, auséncia de saneamento e educacdo publica depauperada.
Nunca estivemos tdo préximos de cumprir as piores profecias so-
bre nés mesmos. S6 o que pode nos salvar é a percepg¢do aguda
da urgéncia deste momento e a decisdo de mudar (Ribeiro, 2022,
p. 32).

Diante desse cendrio alarmante, torna-se inadiavel transformar
nossa maneira de existir no mundo para evitar que o colapso anunciado

se cumpra, ja que o egoismo constitui uma causa espiritual da degradacado



dos ecossistemas por distorcer o modo como o ser humano se percebe no
mundo. Ele atua na raiz da consciéncia, instaurando uma ldgica de sepa-
racdo em que o eu se imagina autossuficiente, proprietario da natureza e
autorizado a usar tudo em funcdo exclusiva dos préprios interesses.

Essa ruptura espiritual, simultaneamente anterior e continuamen-
te reforcada pelas estruturas econémicas, politicas e técnicas hegemoni-
cas, destréi a percepcdo do horizonte de interdependéncia que sustenta
a vida. O sistema vigente molda subjetividades orientadas ao consumo, a
competicdo e a autossuficiéncia, de modo que o sujeito passa a se pensar
desconectado do todo. Quando isso ocorre, perde-se a capacidade de re-
conhecer o valor intrinseco dos seres, e tudo se reduz ao Util, ao consumi-
vel, ao descartavel.

A seducdo do egoismo revela-se como engrenagem espiritual e es-
trutural de um modelo civilizatério que captura o desejo humano e o orien-
ta para a autorreferéncia. Sua forca ndo reside apenas na promessa ilusoria
de autonomia, mas no modo como as estruturas econémicas, politicas e
técnicas transformam essa promessa em norma de vida, naturalizando a
separacdo e esvaziando a percepcdo de interdependéncia que sustenta a
existéncia.

Seduzido pelo ideal de autossuficiéncia, o sujeito aprende a ver
o mundo como recurso, e ndo como relacdo; como propriedade, e ndo
como comunhdo. Reconhecer essa dindmica é reconhecer que o egoismo
ndo é apenas uma escolha individual, mas um modo de subjetivacdo que
alimenta e é alimentado pela prépria légica que acelera a degradacdo dos
ecossistemas.

A seducdo do egoismo ndo age apenas no intimo do individuo, mas
é reforcada por estruturas que transformam a separacdao em habito e ho-

rizonte de vida. Ao reduzir o mundo ao Util e o outro ao irrelevante, esse



modo de existir adoece a consciéncia e fragiliza os ecossistemas. Por isso,
superar tal légica exige mais do que ajustes técnicos: exige recuperar um
modo de perceber e sentir a realidade que restabeleca a ligacdo viva com
o todo: caminho que nos conduz diretamente a urgéncia de uma mistica

socioambiental.
A urgéncia da mistica socioambiental

A mistica socioambiental, a que reconhece que a crise ecolégica
ndo se resolve apenas com medidas técnicas, mas com uma transformacdo
profunda do olhar, convida-nos a recuperar a capacidade de sentir a Terra
como fonte, morada e comunh3do. Ela desloca o foco do dominio para o
cuidado, da exploracdo para a reveréncia, da indiferenca para o pertenci-
mento. Assim, abre-se um horizonte no qual a natureza deixa de ser mero
recurso e volta a ser relacdo, fecundando uma sensibilidade capaz de sus-
tentar praticas mais justas, solidarias e integradas ao tecido vivo do plane-
ta.

A Terra, lugar por exceléncia, ainda que ndo exclusivo, da biografia
das existéncias vivazes, convoca-nos a reconhecer a delicada tessitura que
nos liga a tudo o que vive e respira, convidando-nos a cuidar desse espaco
comum onde nossa propria histéria encontra sentido e responsabilidade.
Nessa perspectiva, a “ecologia profunda”1 oferece um horizonte filoséfico

capaz de sustentar a mistica socioambiental, pois essas duas perspectivas

1A ecologia profunda, filosofia que reconhece o valor intrinseco de todas as formas de vida,
foi formulada por Arne Naess em 1973 e desenvolvida com George Sessions. Juntos, conso-
lidaram seus principios na “Plataforma da Ecologia Profunda”, que critica o antropocentris-
mo e propde uma mudanca radical de paradigma nas relagGes entre humanos e natureza.
“Os principios bésicos da ecologia profunda”. Disponivel em: https://theanarchistlibrary.
org/library/arne-naess-and-george-sessions-basic-principles-of-deep-ecology?utm_sour-
ce=chatgpt.com. Acesso em: 14 nov. 2025.



convergem na percepcdo do valor intrinseco da vida, na critica ao antro-
pocentrismo e na experiéncia de pertencimento a trama viva da Terra. Em
um tempo marcado pela crise climatica, pelo colapso dos ecossistemas e
pela exaustdao das formas tradicionais de sentido, torna-se urgente culti-
var essa mistica socioambiental, capaz de reorientar nossos afetos, nossas
praticas e nossa responsabilidade diante da vulnerabilidade compartilhada
do planeta.

N

Os que dado sustentacdo tedrica a “ecologia profunda”

tém articulado suas premissas filosoficas baseadas em concep-
¢cOes religiosas provenientes do budismo, do confucionismo, do
shinto, do hinduismo, do isld, do neopaganismo e do xamanismo.
Para muitos, essas tradi¢Oes espirituais enfatizam a humildade, o
amor pelo outro e o tratamento respeitoso a todos os seres vivos.
A mahayana, o budismo, o shinto e o taoismo afirmam expressa-
mente o respeito por outros seres e reafirmam o principio segun-
do o qual devemos viver em harmonia e gratiddo em relagdo a
natureza (Lourenco, 2019, p. 301).

A partir desse horizonte espiritual plural, torna-se possivel com-
preender a mistica socioambiental como uma experiéncia ética e sensivel
que reconhece a Terra como comunidade de pertencimento e ndo como
objeto de uso. As tradi¢cGes mencionadas, da mahayana ao xamanismo,
convergem na percepcao de que a vida se sustenta em relacdes de inter-
dependéncia e que o cuidado com todos os seres é expressdo de uma es-
piritualidade madura.

A mistica socioambiental emerge como a interiorizacdo dessa sa-
bedoria ancestral: um modo de sentir, compreender e agir que transfor-
ma a reveréncia pela natureza em compromisso existencial, convidando o
humano a reencontrar-se com o mundo vivo por meio da humildade, da

gratiddo e do respeito radical a vida.



A sensibilidade ecoldgica profunda encontra ressonancia em mul-
tiplas tradi¢Ges espirituais; no ambito cristdo, essa sensibilidade manifes-
ta-se de modo exemplar na mistica franciscana, como expressa Leonardo
Boff:

Sao Francisco de Assis intuia em sua mistica césmica, chamando a
todos os seres com o doce nome de irmaos e irmas, nés o sabe-
mos por um experimento cientifico: um lago de parentesco une
todos os viventes, formando (...) uma comunidade de vida a ser
cuidada com compreensdo, compaixdo e amor (Boff, 2014).

Essa intuicdo franciscana, agora confirmada pela ciéncia, reforca a
necessidade de uma mistica socioambiental que reconheca a interdepen-
déncia radical entre todos os seres. Se a vida forma uma Unica comunida-
de de parentesco, entdo o cuidado deixa de ser um gesto facultativo e se
converte em imperativo ético, afetivo e civilizatdrio. Essa mistica, enraiza-
da na consciéncia de que compartilhamos a mesma origem e o mesmo
destino ecoldgico, convoca-nos a praticas de compaixao, responsabilidade
e respeito que ultrapassam a esfera individual, orientando a construcdo
de modos de vida que rompam com légicas predatdrias e promovam uma
presenca humana mais justa, solidaria e ecologicamente comprometida.

Aintuicdo franciscana de uma fraternidade universal, compreendi-
da hoje como interdependéncia biolégica e comunidade de vida, encontra
um paralelo direto na “ecologia profunda”, que amplia essa percepcdo para
um horizonte filosofico e espiritual mais vasto, no qual o pertencimento a
toda a trama do cosmos se torna fundamento de um novo modo de cons-
ciéncia. Conforme observa Capra, essa ampliacdo ndo é apenas filosdfica,
mas assume a forma de uma percepcao espiritual que atravessa diversas

tradices:



Em ultima analise, a percepc¢do da ecologia profunda é percepgéo
espiritual ou religiosa. Quando a concepgdo de espirito humano é
entendida como o modo de consciéncia no qual o individuo tem
a percepcdo de pertinéncia, de conexdo com 0 cosmos como um
todo, torna-se claro que a percepgao ecoldgica é espiritual na sua
esséncia mais profunda. N3do é, pois, de surpreender o fato de
gue a nova visdo emergente da realidade baseada na percepcgdo
da ecologia pro- funda seja consistente com a chamada filosofia
perene das tradigdes espirituais, quer falemos a respeito da espi-
ritualidade dos misticos cristdos, da dos budistas, ou da filosofia
e cosmologia subjacentes as tradi¢Oes nativas norte-americanas
(Capra, 1996, p. 26).

A partir dessa compreensdo, percebe-se que a ecologia profunda
ultrapassa uma simples proposta ambiental e se torna um modo ampliado
de consciéncia que integra ciéncia, espiritualidade e responsabilidade éti-
ca. Ao reconhecer a interconexdo entre todos os seres como fundamento
da vida, ela oferece a mistica socioambiental um horizonte no qual per-
tencimento, reveréncia e cuidado se articulam como atitudes essenciais.
Assim, a percepcdo espiritual descrita por Capra inspira um modo de viver
mais atento, compassivo e comprometido com a comunidade da vida.

A ecologia profunda e a mistica socioambiental mostram que a cri-
se ecoldgica é também espiritual, exigindo uma mudanca de consciéncia
e de presenca no mundo. Ao reconhecer o valor intrinseco de todos os
seres e a interdependéncia que sustenta a vida, oferecem uma sensibili-
dade orientada ao cuidado e a responsabilidade ecoldgica. Diante do agra-
vamento climatico, torna-se urgente cultivar essa mistica socioambiental
como forca transformadora, capaz de reconduzir o humano ao tecido vivo
da Terra.

A urgéncia da mistica socioambiental aponta para a necessidade
de um novo modo de estar no mundo, capaz de integrar consciéncia, cui-

dado e responsabilidade diante da vida em comum. Essa mudanca ndo se



limita a uma sensibilidade ecoldgica, mas requer uma atitude ética que
reconheca a sacralidade da existéncia e a interdependéncia que sustenta
todos os seres. Nesse movimento de aprofundamento, abre-se o préximo
passo de nossa reflexdo, que nos convoca a avangar para uma compreen-
sdo ética enraizada no cuidado e no pertencimento, capaz de oferecer os

fundamentos de uma nova convivéncia planetaria.

A ética da reveréncia

A emergéncia de uma consciéncia socioambiental mais profunda
exige ndo apenas novas praticas, mas um novo modo de compreender
nossa relacdo com a vida. Torna-se necessario recuperar uma ética que
va além do utilitarismo e reconheca a dignidade intrinseca de tudo o que
existe. Nesse espirito se insere a ética da reveréncia, que recoloca o cuida-
do, o respeito e o pertencimento como fundamentos de uma convivéncia
verdadeiramente planetaria.

Ao avancgarmos nessa direcdo, torna-se inevitavel considerar o bio-
centrismo como um desdobramento coerente dessa sensibilidade ética.
Diferente do antropocentrismo, que coloca o humano no centro, o bio-
centrismo afirma o valor proprio de todas as formas de vida, ampliando
nosso horizonte moral e convidando-nos a compreender o cuidado como
responsabilidade compartilhada entre todos os viventes.

Compreendido nesse quadro, o biocentrismo surge como conse-
quéncia natural da mistica socioambiental fundada na “ecologia profunda”.
Ao reconhecer o valor intrinseco de todos os seres e a interdependéncia
gue 0s une, essa mistica rompe com o privilégio absoluto do humano e
amplia o horizonte ético para toda a comunidade da vida. O biocentrismo,

assim, ndo aparece como mera teoria ambiental, mas como expressdo de



uma espiritualidade que percebe cada forma de existéncia como digna de
cuidado e consideracdo, convidando-nos a uma convivéncia mais justa e
soliddria com tudo o que vive.

Como ética da reveréncia, o biocentrismo pode ser sintetizado em
trés aspectos fundamentais: (i) o reconhecimento do valor intrinseco da
vida, (ii) a consciéncia da interdependéncia entre os seres e (iii) o cuidado
como atitude essencial diante da existéncia. Quem deseja cultivar a mistica
socioambiental precisa assimilar esses trés aspectos como fundamentos
de uma espiritualidade que reconhece a interdependéncia de todos os se-
res e inspira relacdes mais responsaveis, sensiveis e comprometidas com o
bem comum planetario.

O aspecto (i) revela que toda forma de vida possui valor intrinseco,
convidando-nos a abandonar a centralidade humana e a reconhecer a dig-
nidade prépria de cada ser. A implicacdo existencial desse reconhecimento
¢ a expansdo da consciéncia para além do préprio eu, enquanto a impli-
cacdo social consiste na reorganizacdo das relacdes e politicas para que
deixem de se orientar pelo dominio humano e passem a se fundamentar
na corresponsabilidade diante de todas as formas de vida.

O aspecto (ii) mostra que a interdependéncia é a condicdo funda-
mental de toda existéncia, lembrando-nos de que nada vive isolado e de
gue cada ser participa de uma rede de relacdes que o sustenta. A implica-
cdo existencial aqui é o despertar para a vulnerabilidade compartilhada,
enquanto a implicacdo social exige formas de convivéncia e organizacdo
gue promovam cooperacao, equilibrio e responsabilidade mutua entre to-
dos os seres.

O aspecto (iii) indica que a vida, em sua diversidade, é o principio
orientador das escolhas éticas, deslocando o foco do interesse humano

para a preservagao das condi¢Bes que mantém o florescimento de todos



os seres. A implicacdo existencial desse principio é a formacdo de uma sen-
sibilidade que prioriza a continuidade da vida, enquanto a implicacdo social
requer politicas e praticas que assegurem a protecdo dos ecossistemas e o
cultivo de modos de viver compativeis com a permanéncia da Terra como
casa comum.

Tomados em conjunto, esses trés aspectos revelam que o biocen-
trismo inaugura uma ética capaz de deslocar o humano do centro, reconhe-
cer a interdependéncia que sustenta toda existéncia e orientar as escolhas
pelo primado da vida em sua diversidade. Essa triplice compreensao (valor
intrinseco, reciprocidade relacional e prioridade do florescimento da vida)
redefine tanto nossa consciéncia quanto nossas praticas, convidando-nos
a modos de convivéncia que expressem responsabilidade ampliada, sensi-
bilidade ecoldgica profunda e compromisso efetivo com a integridade da
Terra como casa comum.

Os trés aspectos do biocentrismo convergem para superar o egois-
mo que coloca o eu no centro de tudo. Ao mostrar que toda vida tem
dignidade propria, que nada existe isolado e que a ética deve preservar as
condicdes do viver, desfaz-se a ilusdo de autossuficiéncia que sustenta o
fechamento egocéntrico. Desse modo, a mistica socioambiental indica que
romper com o egoismo é condi¢do para assumir uma consciéncia corres-
ponsavel diante de toda a comunidade da vida.

A ética da reveréncia integra o valor intrinseco da vida, a interde-
pendéncia e o compromisso com o florescimento dos seres, oferecendo
um horizonte no qual o humano aprende a habitar o mundo com humil-
dade, cuidado e responsabilidade. Ao deslocar o foco do dominio para o
respeito e da apropriagdo para a cooperagao, ela aponta para uma convi-
véncia planetaria fundada na consciéncia de pertencimento a uma comu-
nidade maior, cuja continuidade depende de nossa capacidade de prote-

ger e nutrir a vida em todas as suas formas.



Consideragoées finais

Ao refletirmos sobre a coletividade da vida a partir de uma perspec-
tiva que ressacraliza o mundo, compreendemos que o sagrado, conforme
Gleiser (2024), ndo remete a presencas sobrenaturais, mas a percepgao de
profundidade, interconexdo e mistério que permeia toda a existéncia. Esse
reconhecimento nos convida a redimensionar nossa relacdo com o mun-
do, passando do dominio do egoismo, que fragmenta e isola, para uma
consciéncia de pertencimento e responsabilidade. A vida coletiva, nesse
sentido, emerge como um tecido dinamico de interdependéncias, onde
cada acdo reverbera no equilibrio do todo, exigindo uma ética que respeite
a complexidade dos seres e do préprio cosmos.

O egoismo humano, ao se manifestar, evidencia a dificuldade de
manter a harmonia entre desejos individuais e necessidades coletivas, tor-
nando-se um fator que desafia a integracdo do todo existente. No entanto,
a mistica socioambiental, apoiada na ecologia profunda, oferece um cami-
nho para superar essa fragmentacdo, ao nos reconectar com a sensibilida-
de e a reveréncia pelas formas de vida que coexistem conosco. Esse olhar
contemplativo e comprometido com o ambiente ndo apenas amplia nossa
percepcdo ética, mas também nos ensina que a cooperacdo, o cuidado e
o reconhecimento da vulnerabilidade comum sdo elementos centrais para
uma vida coletiva verdadeiramente sustentavel.

O biocentrismo se apresenta como a base de uma ética da refe-
réncia capaz de orientar escolhas e praticas mais conscientes. Ao colocar
a vida, em todas as suas manifestacBes, no centro da consideragdo moral,
ele transforma a forma como nos relacionamos com os seres humanos e
ndo humanos, promovendo um sentido de pertencimento que transcende
interesses individuais e imediatos. Ressacralizar a coletividade da vida, por-

tanto, é assumir a responsabilidade pela teia da existéncia, reconhecendo



a profundidade do mundo e abracando uma postura ética e sensivel que

respeite a intrincada interconexao de todos os seres.

Referéncias

BOFF, Leonardo. Onde estd o né da questdo ecoldgica (1)? Blog de
Leonardo Boff, 7 dez. 2014. Disponivel em: https://leonardoboff.
org/2014/12/07/onde-esta-o-no-da-questao-ecologica-i/. Acesso em: 14
nov. 2025.

CAPRA, Fritjof. A teia da vida. Sdo Paulo: Cultrix, 1996.

CHAMPLIN, R.N. Enciclopédia de Biblia, Teologia e Filosofia. v. 2, D/G. Sdo
Paulo: Hagnos, 2013.

GLEISER, Marcelo. O despertar do universo: um manifesto para o futuro
da humanidade. Rio de Janeiro: Record, 2024.

LEAL, Carolina. Leonardo Boff defende mudanca de olhar sobre
problemas ambientais. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, 11 set. 2009.
Disponivel em: https://www.jb.com.br/cultura/noticias/2009/09/11/amp/
leonardo-boff-defende-mudanca-de-olhar-sobre-problemas-ambientais.
html. Acesso em: 13 nov. 2025.

LOURENCO, Daniel Braga. Qual o valor da natureza? Uma introducdo a
ética ambiental. Sdo Paulo: Elefante, 2019.

NAESS, Arne; SESSIONS, George. Basic principles of deep ecology.
Disponivel em: https://theanarchistlibrary.org/library/arne-naess-and-
george-sessions-basic-principles-of-deep-ecology. Acesso em: 14 nov.
2025.

RIBEIRO, Sidarta. Sonho manifesto: Dez exercicios urgentes de otimismo
apocaliptico. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022.



RAIMON PANIKKAR: A BUSCA POR
UMA MIiSTICA COSMOTEANDRICA!

Francilaide de Queiroz Ronsi

Introducao

Panikkar foi um homem que viveu sua experiéncia de Deus, des-
cobrindo-se um constante peregrino, aprendiz do seu amor. Desde o seio
familiar, por ser filho de mde catdlica e de pai hindu, surgiu a busca pela
harmonia entre as religides e culturas, que se tornara cada vez mais clara
e determinante para ele, quando procurou integrar toda a realidade em
todas as suas dimensdes.

Acompanhando o seu pensamento, reconheceremos o seu dese-

jo de ndo fragmentacdo do ser humano em sua experiéncia mistica. Para

ele, essa experiéncia adquire uma dimensdo antropoldgica. Ela integra as
dimensdes e relagBes constitutivas do ser humano, tendo a experiéncia de
Deus como raiz de toda experiéncia em profundidade.

O desenvolvimento de seu pensamento e as suas descobertas tive-

ram origem em sua propria experiéncia de vida, a partir do encontro com

1Esse texto é um fragmento [adaptado] da tese de doutorado, cujo titulo é: A mistica crista
e o didlogo inter-religioso em Thomas Merton e em Raimon Panikkar. Para uma maturidade
cristd e uma mistica inter-religiosa.



outras tradi¢des religiosas e culturais e na sua fecunda formacao intelec-
tual. E assim, ele inicia uma busca incansavel pela harmonia entre as di-
versas dimensdes da Realidade contra todo tipo de reducionismos, dando
inicio ao que ele chamou de intuicdo cosmoteandrica.

Panikkar nos apresenta a espiritualidade secular ou mistica cos-
motedndrica, como sintese harmdnica das trés dimensdes da vida: Deus,
Homem? e Mundo, constantemente comprometidos entre si. Sem deixar
de evitar as diferencas, valoriza a sua inter-relagdo e conscientiza-se de sua
interdependéncia. E quando essa experiéncia produz na pessoa uma meta-
nodia, Panikkar a definird como mistica, umaexperiénciaintegral darealidade.

Desse modo, nossa reflexao partira de uma breve apresentacdo
sobre o que Panikkar denominou de intuicdo cosmoteandrica para conse-
guirmos relaciona-la com a experiéncia mistica e, em seguida, podermos
desenvolver um caminho para a compreensao de uma mistica cosmotean-

drica.

2Sobre o uso do termo ‘homem’ em seus escritos, ele vai nos dizer, que: “Em meus escritos,
guando escrevo ‘homem’ me refiro ao purusa, anthrépos, homo, Mensch e ndo permito
gue o vardo monopolize a palavra. Sou muito sensivel a origem depreciativa e até o sentido
de denegrir, as vezes, as palavras usuais para designar as “women”, “mulieres” etc. A maio-
ria das linguas, diferente do inglés, ndo confundem o género com o sexo. Utilizar a diferenca
sexual como o mais importante no homem trai uma ideologia particular como a que trai-
ria se disséssemos “ricos e pobres”, “brancos e negros” para abarcar a raga humana. Ndo
devemos fragmentar nossa personalidade desnecessariamente. Tampouco convém utilizar
expressdes que nos convertem em simples membros de uma classe, como “humanos” e
“ser humano”, eliminando com isso nossa dignidade Unica e ndo classificavel. Em rigor, nem
homem nem Deus teriam que ser do género masculino, porém permanece o fato de que
este Ultimo tenha monopolizado tanto o humano como o divino. A palavra “humanidade”
nos resulta demais abstrata, e a expressado “género humano” implica uma ideologia darwi-
nista (como se 0 homem fosse uma espécie) que nos parece inaceitavel. Dizer “homem/
mulher” ou “ele/ela” ndo seria mais que acentuar a divisdo na cultura moderna. Por tudo
isso, e na espera de um utrum, de um novo género que inclua o masculino e o feminino
sem ser neutro (neutrum: nem um nem outro), uso a palavra “homem” para referir-me ao
anthrépos. A palavra homem ndo é um monopdlio de vardo; acaso deveria ser do género
epiceno (émkowvog)”. PANIKKAR, Raimon. El silencio del Buddha, p. 24. Procurando ser fiel
ao autor, permitiremos no texto o uso desse termo, quando por ele utilizado.



A intuicdo cosmoteandrica

Para Panikkar toda a realidade é cosmoteandrica. O que por

ele foi denominado intuicdo cosmoteandrica ndo é uma ideia ou um

exercicio intelectual, € uma experiéncia (uma experiéncia mistica). Ndo é

uma compreensdo analitica. E uma intuicdo que aparece na consciéncia

humana, uma vez que tenha vislumbrado a relacdo intrinseca entre o cog-

noscente, conhecido e conhecimento.

Em outras palavras, o divino, o humano e o cosmico sdo trés di-

mensdes de toda a realidade; Deus, Homem e Mundo sdo suas “partes”

constitutivas. Descreveremos, brevemente, estas trés dimensdes:

a)

b)

dimensdo DIVINA da Realidade: Todo ser possui uma dimen-
sdo abissal, tanto transcendente como imanente. Todo ser
transcende tudo, inclusive, mais precisamente, a ‘si mesmo’,
na verdade, ndo tem limites. [...] Esta dimensdo divina ndo é
uma superestrutura sobreposta aos seres nem um mero fun-
damento extrinseco a eles, sendo o principio constitutivo de
todos os seres (Panikkar, 1999, p. 82). “Deus ndo é somente o
Deus do Homem, sendo também o Deus do Mundo” (Panikkar,
1999, p. 97). Deus permite que o Mundo e o Homem sejam
por Ele transformados, restaurados em sua esséncia divina;
dimensao HUMANA da Realidade é a consciéncia presente.
Estd relacionado com o conhecimento humano. O campo in-
teiro da realidade vive humanizado nele. O carater transparen-
te da consciéncia pertence ndo sé ao homem que conhece,
sendo também ao objeto conhecido. Isto pode ser chamado
de uma dimensao da consciéncia, porém pode ser também di-
mensdo humana, pois a consciéncia se manifesta no homem e
por meio dele (Panikkar, 1999, p. 88);



c) dimens3o MATERIAL da Realidade. Todo ser se encontra no
Mundo e compartilha de sua secularidade. Nada existe que,
ao entrar na consciéncia humana, ndo entre ao mesmo tempo
em relacdo com o Mundo. E esta relacdo ndo é meramente
externa e acidental: qualquer coisa existente tem uma relacdo
constitutiva com o Mundo de matéria/energia e do espaco/
tempo (Panikkar, 1999, p. 85). A grandeza e a miséria do Ho-
mem também sdo a grandeza e a miséria do Mundo. Assim
como Deus e o Homem guardam uma relacdo de interdepen-
déncia, também Deus e o Mundo (Panikkar, 1999, p. 95).

Para Panikkar,

a intuicdo cosmoteandrica ndo se contenta em detectar a
<presenca» trinitdria na <criagdo» e a <imagem>» no homem, sendo
que considera a Realidade em sua totalidade como sendo a
Trindade completa que consta de uma dimensdo divina, outra
humana e outra césmica (Panikkar, 1998, p. 14).

O principio cosmoteandrico nos ajuda a reconhecer que o divino,
o humano e o terreno sdo as trés dimensdes irredutiveis que constituem
o real (PANIKKAR, 1999, p. 82). A visdo cosmoteandrica supera a dialética

porque descobre a estrutura trinitaria de tudo:

N&o existem trés realidades: Deus, o Homem e o Mundo; porém
tampouco existe uma, ou Deus, ou Homem ou Mundo. A realidade
é cosmoteandrica. E a nossa forma de olhar que faz com que a
realidade nos parecga sob um aspecto e, as vezes, sob outro. Deus,
Homem e Mundo estdo por assim dizer, em uma intima e consti-
tutiva colaboragdo para construir a realidade, para fazer avancar a
histéria, para continuar a criagcdo. Ndo se trata de que o Homem
esteja trabalhando duramente aqui embaixo, enquanto Deus o su-
pervisiona das alturas com vista a recompensa-lo ou a castigéd-lo
e que o Mundo permaneca impassivel as elucubra¢des da mente
humana (Panikkar, 1998, p. 93).



Desse modo, as dimensdes da Realidade: Deus, Homem e Mundo
coexistem, estdo inter-relacionados e podem ser hierarquicamente inte-
grados, no entanto ndo podem ser isolados, isto os aniquilaria (Panikkar,
1999, p. 98). Entender a inter-relagdo existente entre as dimensdes da Rea-

lidade possibilitard compreender a sua reflexdo sobre a mistica.

Mistica, plenitude da vida

Quando Panikkar nos fala sobre mistica é nitida sua intencdo de
nao fragmentar o ser humano em suas dimensdes e relagdes constitutivas.
Trata-se, segundo ele, “de integrar a mistica no ser do homem: no homem,
0 espirito mistico é tanto quanto animal racional e ser corporal”(Panikkar,
2005, p. 20). Em outras palavras, a mistica € uma dimensao antropoldgica.
No entanto, a mistica ndo pode separar-se do problema teoldgico do que
seja Deus nem do problema cosmoldgico do que seja o mundo (Panikkar,
2005, p. 55).

A mistica ndo é um privilégio de uns enquanto escolhidos, sendo
caracteristica humana por exceléncia, “o homem é essencialmente um
mistico”.

Em seu livro De la mistica, Panikkar afirma que a mistica é “a ex-
periéncia da Vida”. Para poder compreender o que nosso autor quer dizer,
teremos que nos deter em suas no¢Bes de “experiéncia” e “Vida”, em sua
relacdo com a “experiéncia de Deus” e no que significa para o ser humano
a “experiéncia mistica”. Por uma parte, nosso autor reconhece a polisse-

mia e a ambiguidade da palavra “experiéncia”, por isso a depura de uma

perspectiva psicoldgica e a inscreve em uma perspectiva ontoldgica. Para
ele, a experiéncia é “aquilo” que “transforma nosso ser mais profundo, € o
sentir-se aprisionado por uma realidade mais forte que nos penetra e nos

transforma” (Panikkar, 1999 (e), p. 45).



Trata-se de um contato imediato [...] indica mais que simples ime-
diatez; indica com-penetracdo, ter penetrado no mesmo interior
de algo ‘experienciado’ [...] A experiéncia se reconhece nesse ‘in-
terior intimo meo’ (mais interior que o meu mais intimo) de santo
Agostinho (Panikkar, 2005, p. 76).

A experiéncia se interpenetra no ‘experienciado’. E experiéncia de
unido, relacionalidade, interpenetracao, porém também é conhecimento,
amor e acdo (Panikkar, 2005, p. 164).

Imagino que é por isso que a sabedoria, de praticamente todos
0S povOos Nos ensinam que a abertura para a experiéncia de Deus
pode surgir: a) através do conhecimento (jfiana): pelo esforco da
inteligéncia em transcender a si mesmo; b) pelo amor (bhakti):
pelo anseio do coragdo em buscar algo que lhe preencha; c) atra-
vés das obras (karma): pela criatividade da criatura que quer imitar
o criador criando, isto é, fazendo (Panikkar, 1994, p. 93).

Esse pensamento vai de encontro com a nogado cristd que conside-
ra a mistica como cognitio Dei experimentalis (“conhecimento experiencial
de Deus”) (Panikkar, 2003, p. 737). Ou seja, “trata-se de uma experiéncia
e ndo de uma interpretacdo, embora nossa consciéncia dela seja conco-
mitante [...]. Trata-se de uma experiéncia completa e ndo fragmentaria”
(Panikkar, 2005, p. 19).

Sobre a palavra ‘Vida’, Panikkar a usa com letra mailscula como o
desejo de ndo excluir a priori que a vida pode ter outras dimensdes, além
dos aspectos fisioldgicos e psiquicos. Ele quer lembrar-se de sua dimensdo
espiritual, por entender a mistica como uma experiéncia integral da Vida.

Assim, ele usa a palavra Vida no lugar da realidade.

Usamos a palavra ‘Vida’ no lugar de ‘realidade’ por encontra-la
mais proximo da experiéncia. [...] A ‘vida’ é algo que experimen-
tamos diretamente; somos seres vivos, participamos da Vida [...]



ainda que a reflexdo logo nos diga que somos seres (viventes) que
participamos no Ser. Nossa experiéncia é a Vida (Panikkar, 2005,
p. 22-23).

Quando ele fala desta experiéncia de Vida, significa participar da

Vida de Deus.

Quando digo experiéncia da Vida, ndo digo experiéncia de minha
vida, sendo da Vida; aquela vida que ndo é minha, embora esteja
em mim; aquela vida que, como dizem os Vedas, ndo morre, é infi-
nita, que alguns chamariam divina: Vida, contudo, que se “sente”,
palpita, ou melhor dito, simplesmente vive em nds. Suas interpre-
tacOes, naturalmente, variam deste o chamado sentimento ocea-
nico até a sensacdo bioldgica de viver, passando pela experiéncia
de Deus, Cristo, do Amor ou inclusive do Ser. A experiéncia da Vida
(z6é), diz Sdo Justino no século I, é a experiéncia do doador da
vida- posto que a vida, a alma, ndo vive por si mesma, sendo que
participa da Vida (Panikkar, 2005, p. 24).

A vida é comunhao entre Deus, o homem e a natureza, é integra-

¢do entre imanéncia e transcendéncia, e é confluéncia entre temporali-

dade e eternidade. A experiéncia de vida ndo é a consciéncia do ritmo do

tempo. O que se ‘experiéncia’ é o instante da tempiternidade. Esta experi-

éncia integral da vida

€ a vivéncia completa tanto do corpo, que se sente viver com
palpitagbes de prazer e dor, como da alma, com suas intui¢es
de verdade e seus riscos de erros, adicionadas as fulguragdes do
espirito que vibra com o amor e repulsdo (Panikkar, 2005, p. 26).

Ou seja, é uma experiéncia corporal, intelectual e espiritual ao

mesmo tempo. lgualmente é divina, humana e material- é uma experién-

cia da realidade cosmoteandrica(Panikkar, 2005, p. 27). Sentir-se vivo &,

desta forma, sentir a Vida em sua plenitude dentro de nossas limitacGes

concretas.



Panikkar insiste em dizer que é preciso cultivar a harmonia, fazer
participar o corpo na felicidade do espirito e associar o espirito ao prazer
do corpo. A beatitudo (beatitude) ou dnanda (bem-aventuranca divina) é
uma experiéncia cosmoteandrica (Panikkar, 2005, p. 179). A experiéncia da
Vida é a conjuncdo mais ou menos harmodnica dos trés olhos, ou se preferir,
das trés consciéncias (sensivel, intelectual e espiritual).

A experiéncia mistica abraca tanto a consciéncia sensivel como a
intelectual e espiritual em uma ndo-dualidade harmaonica, embora em dis-
tintos graus. A experiéncia mistica ndo pertence a uma ordem ‘superior’,
sendo que estd na base da mesma constituicdo do ser humano (Panikkar,
2005, p. 181)%.

De acordo com Panikkar, a estrutura da experiéncia ndo é nem
uma nem triplice. Ou seja, os ‘trés’ olhos estdo imbricados um no outro,
como na perichoérésis trinitaria. Ndo se pode reduzir as trés dimensdes a

uma so, posto que sdo distintas (Panikkar, 2005, p. 171). Caso contrario,

se por experiéncia mistica se entende somente a experiéncia que
nos abre o terceiro olho, tem que recorrer, entdo, a uma cosmolo-
gia dualista de dois niveis: o nivel da razdo ou da natureza e o nivel
do sobrenatural ou da graca, em que a razdo representa aufgeho-
ben, no sentido hegeliano (negado, superado, aceito e mantido).
Neste caso a experiéncia mistica representaria um estagio supe-
rior que somente pode chegar pela ‘graca’ especial- que se da a
muitos poucos segundo o destino ou beneplacito divino (Panikkar,
2005, p. 172).

3“A dificuldade se apresenta se as isolar. A mistica, sem intelecto e sem os sentidos, é fal-
sa. Voltar a simbiose é uma obrigacdo urgente da auténtica filosofia contemporanea. Uma
dessas tarefas seria o de situar o problema do divino sem romper do homem o problema
do cosmos: é o problema da infinitude e da liberdade, que esta em tudo”. (Panikkar, 1994,
p. 41)



Ele insiste nessa ndo dualidade, retornando a fala sobre as trés
dimensdes: sensorial, intelectual e mistica, como dimens&es, também, da

realidade.

A consciéncia sensorial nos relaciona, por meio de nossos érgdos
dos sentidos, com o que podemos chamar a parte material da re-
alidade. A consciéncia intelectual nos abre o mundo inteligivel, a
essa rede de relagdes que sustentam o mundo intelectual e que
nao podemos equiparar a mera matéria. A consciéncia mistica nos
pde em contato com o que é invisivel aos sentidos e ao intelecto
[...]. Estas trés ordens de consciéncia sdao, em esséncia, ndo janelas
independentes sendo trés dimensdes, trés formas distintas (sen-
sorial, intelectual e mistica) da mesma consciéncia primordial [...].
Estas trés dimensBes da consciéncia sdo também dimensdes da
realidade: a primeira é a condi¢cdo para atuar, a segunda permite
compreender e a terceira ser (Panikkar, 2007, p. 312).

A experiéncia plena da Vida poderd corrigir a concepgao reducio-
nista do ser humano, por entendé-la como cosmoteandrica porque nele se
integram todas as dimens@es da realidade.

Logo, a mistica ndo é uma especialidade para algumas pessoas,
sendo uma dimensdo essencial de todo ser humano. Mesmo que essa di-
mensdo se encontre hoje um tanto atrofiada, o Espirito, em troca, ndo é
individual nem tampouco individualizante: ndo é nossa propriedade priva-
da nem teremos dominio sobre ele. O Espirito sopra onde, quando e como
quer, e nos faz entrar em conexdo com um novo grau de realidade que em

nds se manifesta na consciéncia- precisamente na consciéncia mistica.

Mistica e a experiéncia de Deus

Na tradicdo cristd, a mistica é uma experiéncia de Deus porque ‘Ele

é a vida’. Desse modo, é uma experiéncia de Vida, experiéncia sensivel,



intelectual e espiritual. Ou seja, € uma experiéncia humana, em sua pleni-
tude, que supera toda alienacdo (Panikkar, 2005, p. 185).

Entretanto, nenhuma religido nem mesmo qualquer sistema de
pensamento pode monopolizar a experiéncia de Deus. E enquanto “experi-
éncia ultima, é uma experiéncia ndo so possivel, mas também é necessaria
para que todo ser humano chegue a consciéncia de sua prépria identida-
de” (Panikkar, 1994, p. 76).

A experiéncia de Deus que subjaz a toda experiéncia e pela qual
nos fazemos seres humanos, nos faz conscientes de nossa con-
tingéncia, torna-nos humildes, capazes de compreender. Por essa
experiéncia nos damos conta de que estamos dentro de algo que
abarca tudo e somos conscientes de uma dupla dimensdo de au-
séncia e presenca, conscientes de que participamos de um mais
no qual, de uma maneira ou outra, podemos confiar. Alguns a cha-
mardo de a experiéncia do Ser que se atualiza no amor ndo-egoista
aos entes. Em outras ocasides, chamei-a de confianga cosmotean-
drica (Panikkar, 1994, p. 79).

A experiéncia de Deus é a raiz de toda experiéncia. E a experiéncia
em profundidade de todas e em cada uma das experiéncias humanas: do
amigo, da palavra, da conversa. E a experiéncia subjacente a toda experi-
éncia humana: dor, beleza, prazer, bondade, angustia, frio... subjacente a
toda experiéncia, que nos descobre em uma dimensdo de infinito, ndo-
-infinito, in-acabado (Panikkar, 1994, p. 78).

Como fundamento da mistica, a experiéncia de Deus ndo se con-

trapde com a liberdade, nem com a responsabilidade. Ou seja,

a mistica, bem entendida, é o reino da liberdade: libera o homem
tanto de suas condi¢®es transcendentais, como imanentes, sem
deixar-se fazer, por outra parte, em libertinagem anarquico, posto
que abre o caminho para realizar sua identidade (Panikkar, 1994,
p. 42).



Panikkar apresenta como requisito indispensavel para acolher a
experiéncia de Deus, a integracdo do interior humano. Para ele, o ser hu-
mano deve estar em harmonia consigo mesmo e com o universo, base de
toda experiéncia humana (Panikkar, 1994, p. 80-81).

A experiéncia mistica é uma experiéncia da profundidade. O ser
humano descobre em si mesmo e nos outros seres a dimensao de profun-
didade, de infinito que existe em tudo. Esta experiéncia concede humilda-

de, por um lado e liberdade por outro (Panikkar, 2005, p. 82).

E a beata solitudo, na qual sou verdadeiramente eu, porque Deus
ndo € o ser que me esquadrinha, mas o que me permite ser eu
mesmo ao maximo. Dito de outra maneira: quando eu estou ver-
dadeiramente s, encontro a Deus, ndo como objeto, mas- dizen-
do com santo Agostinho- interior intimo meo, como o mais intimo
de mim, o que me é mais interior, o que mais realmente sou e que,
precisamente, me abre aos demais (Panikkar, 2005, p. 84).

A experiéncia mistica é inefavel, no entanto ndo se consegue
evitar a palavra, pois “siléncio e palavra se complementam, digo siléncio
e palavra, e ndo mudez e verborreia. Toda palavra que ndo surge do si-
|éncio ndo é auténtica, e todo siléncio que ndo se encarna na palavra é
incompleto”(Panikkar, 2005, p. 183). Panikkar as imagina em uma relagdo
advaitica e cria a expressdo: Palavra de Siléncio, que “ndo significa Palavra
sobre o Siléncio (genitivo objetivo), sendo o Siléncio que existe em toda Pa-
lavra (genitivo subjetivo). Ndo significa a palavra silenciosa, sendo a palavra
do siléncio, o siléncio que existe em toda palavra feita de siléncio (Panikkar,
2007, p. 286).

Desse modo, a mistica integra o temporal e o eterno. Portanto,
“ndo nos distrai do cotidiano, sendo que o conecta com o tempiterno [...].
O mistico descobre a eternidade no instante e continua com paixao o jogo

da Vida” (Panikkar, 2007, p. 37-38). Nesse sentido, a contemplacdo é a res-



piracdo da vida “a pessoa contemplativa simplesmente ‘se sente’, simples-
mente ‘¢’, vive” (Panikkar, 1999 (d), p. 64). O contemplativo experimenta a

realidade, adquire um cardter de mediacao:

guem se entrega a contemplagdo experimenta a realidade, Deus,
o céu, brahman, moksa, nirvana, satori, clarividéncia, a verdade, o
ser ou o0 nada..., aqui embaixo, ja desde agora, no ato mesmo que
se esta realizando, na situacdo mesma que se estd vivendo (Pani-
kkar, 1999 (d), p. 65).

Ele faz a experiéncia da tempiternidade, assim como o mistico. “Os
contemplativos ndo necessitam de céu algum nas alturas, porque para eles
tudo é sagrado: tratam as coisas ‘sagradas’ como se fossem profanas e as
‘profanas’ como se fossem sagradas” (Panikkar, 1999 (d), p. 67). “O tempo
tem sido redimido, superado ou negado” (Panikkar, 1999 (d), p. 67-68).
Esta é a experiéncia da tempiternidade, que ndo é nem temporalidade
nem eternidade:

Ndo é nem uma temporalidade mais ou menos perfeita, nem uma
eternidade impermedvel ao temporal, sendo a integracdo perfeita e, por-
tanto, hierdrquica do que em aparéncia parecem ser dois fatores, ‘tempo
e eternidade’, em um tempiternidade integral. A salvacdo, moksa, nirvana,
e outras expressdes do fim ultimo da vida humana ndo se projetam em um
futuro que tenha sido de alguma forma purificado ou aperfeicoado, sendo
que se descobre em uma plenitude que somos capazes de experimentar
‘no’ tempo e no ‘mais tarde’. Esta consciéncia descobre, no e através do
temporal, o nlcleo tempiterno da plenitude de nosso ser, ou como quere-
mos chamar, da realidade (Panikkar, 2000, p. 106).

Atempiternidade ndo é somente a busca pela eternidade. Na tem-
piternidade se vive a experiéncia do presente em toda sua profundidade,

um presente que abraca o tempo e a eternidade, o finito e o infinito. O



presente tempiterno é irredutivel, isto é, um presente em que se realiza
uma ac3o auténtica e pura. E aquele tempo pelo qual vale a pena ter vivi-
do; é o tempo cujos atos encerram uma vivéncia tempiterna (Ortiz-Osés,
1998, p. 653).

Todos os tempos coexistem na tempiternidade, o que tem sido é
tdo real como o que sera. “O destino temporal do homem esta intrinse-
camente ligado ao seu destino eterno e a sua situacdo eterna” (Panikkar,
1999 (c), p. 34). Desta forma, tempo e eternidade formam uma relacdo ad-
vaitica. “A eternidade ndo existe fora do tempo, como tampouco nele ad-
mitindo o valor metafdrico das duas proposicdes. Porém, tampouco existe
o tempo fora da eternidade ou nela. A tempiternidade é o simbolo mesmo
da realidade” (Ortiz-Osés, 1998, p. 655).

Em outro momento Panikkar vai afirmar que

a felicidade, que a beatitudo da tradicdo cristd, ou ananda da india,
ndo é meramente uma bem aventuranga que tem que experimen-
tar na vida préxima. E antes uma felicidade tempiterna, que n3o
se esgota na temporalidade, porém que tampouco se situa fora
dela. A vida eterna se reflete na temporalidade. A existéncia real
e concreta da vida humana é uma existéncia tempiterna (Panikkar,
1993, p. 102).

Logo, a experiéncia integral é transcendente e imanente. Panikkar
insiste em repetir que a mistica € uma experiéncia ndo-dualista- advaita.
E que é uma experiéncia da realidade, ndo de suas partes. Ela ndo separa

acdo e contemplacdo.

A mistica de nosso tempo, como visdo plena da realidade, é aguda-
mente sensivel a dor do mundo, em especial ao sofrimento devido
as mdos do homem e as injusticas humanas. Isto ndo faz do mistico
um ‘ativista politico’ no sentido atual da palavra. Combinam as trés
dimensdes da realidade e ndo perde a paz nem a equanimidade,
porém sabe sujar as maos se for preciso (Panikkar, 1993, p. 188).



A presenca de Deus impulsiona a participar consciente e livremen-
te na exploracdo da Vida que representa a mesma aventura cosmoteandri-
ca da Realidade (Panikkar, 1998, p. 18). O mistico ndo espera passivamen-
te. “Espera” tomando parte no advento de um mundo mais justo, o mundo
gue para os cristaos € denominado “Reino de Deus”. Panikkar ainda afirma
que

somente quando o pensar transforma nosso fazer e o fazer nosso
pensar em um circulo ndo vicioso, sendo vital, é quando nos en-
contramos em boa dire¢do. Se a agdo ndo é contemplativa, ndo é
na realidade acdo; se a contemplagdo ndo é ativa, ndo é realmente
contemplacdo. Tudo mais: a dicotomia deve ser superada no nivel
da antropologia e da metafisica. Optar por um eternalismo para-
lisador das atividades humanas é tdo infecundo e erréneo como

limitar-se a mera temporalidade da acdo humana (Ortiz-Osés,
1998, p. 654).

A experiéncia mistica, desta forma, desfaz todo estigma de uma
mistica perdida nas alturas, desencarnada e alheia as dores do mundo,
sem por isso esgota-la na pura terrenalidade ou sufoca-la em um ativismo,
posto que “experimenta a realidade da condicdo humana em sua totali-
dade e, portanto, ndo perde a serenidade nem a paz e elimina o medo de
participar no esforco em prol da justica (PANIKKAR, 2005, p. 203).

Este movimento é provocado pela experiéncia, pois a mistica pre-
cisa do conhecimento e do amor. De acordo com Panikkar, o “amor é o
companheiro natural do conhecimento [...]. Quando a mistica fala do co-
nhecimento, é um conhecimento amoroso e quando canta o amor, é um
amor cognoscente” (Panikkar, 2005, p. 92). Desse modo, evidencia que
“um conhecimento exclusivamente intelectual ndo é conhecimento com-
pleto; um amor exclusivamente sentimental ndo é amor do qual falamos
[...] o amor pode conhecer-se e o conhecimento pode amar-se” (Panikkar,
2005, p. 116).



Estamos diante de uma ruptura com o intelectualismo frio porque
é evidente para Panikkar que “conhecer de verdade é chegar a ser algo co-
nhecido sem deixar de ser o que é. Chegar a ser ndo é somente mudanca,
ndo é um movimento do que somos ao que deveriamos ser. Chegar a ser é
o verdadeiro crescimento do ser-sendo. O verdadeiro ritmo da realidade”
(Maillard, 2001, p. 47). O conhecimento e o amor tém estreita relacdo com

a sabedoria, a verdade e a beleza:

poderiamos afirmar que o homem esta habitado, como tenho pre-
ferido dizer, por uma dupla forga, por um dinamismo centrifugo
que o impulsiona para o exterior atraido pela Beleza que brilha
desde fora, e por um dinamismo centripeto que o impulsiona para
o interior aspirado pela Verdade que tem de descobrir em si mes-
mo. Deixar-se levar somente pelo primeiro impulso é frivolidade,
guando ndo concupiscéncia, e somente pelo segundo é egoismo,
guando ndo soberba. A sabedoria é a harmonia entre a atragdo da
Beleza e a aspira¢do a Verdade. No centro se encontra o Bem que é
belo e verdadeira ao mesmo tempo (Panikkar, 2005, p. 121).

Logo, a experiéncia mistica ndo separa o amor a Deus do amor ao
préximo. Lembra Panikkar que o Evangelho é uma mensagem de servico e
amor ao préximo (Mt 10,40) e o amor a Deus e 0 amor ao préximo sdo um

sé amor (1Jo 3,16), e que esta condigdo estad presente em outras religides:

a este respeito [sobre o amor a Deus e ao proximo] o hinduismo
ndo fica para tras (Manu Il, 161; Mahabharata XII, 3880). Tampou-
co o budismo [...] A misericérdia e a compaixdo sdo dois aspec-
tos fundamentais da espiritualidade budista (Digha Nikaya 11,196;
[11,220). Ndo se pode ser feliz isoladamente. A felicidade é comuni-
taria (Panikkar, 1996, p. 275).

Por conseguinte, a experiéncia que produz na pessoa uma meta-
ndia, ele a chama de ‘experiéncia mistica’, definindo-a como uma experi-

éncia integral da realidade.



Se a realidade se identificar com Deus, sera a experiéncia de Deus;
se esta realidade se vé como trinitaria, seria a experiéncia cosmo-
teandrica; se a vé como vazia, sera a experiéncia da vacuidade [...]
porém, em qualquer caso, é a experiéncia do ‘Todo’. Desapare-
ce assim o estigma de uma mistica nas alturas, desencarnada e
alheia aos prazeres e as dores do mundo, sem por isso afogar no
puro mundanismo ou sufoca-la em ativismos, que experimenta a
realidade da condigdo humana em sua totalidade e, portanto, ndo
perde a serenidade nem a paz e elimina o medo de participar no
esforco humano em pro da justica (Panikkar, 2005, p. 203).

Assim, encontramos em Panikkar o que ele quer dizer quando afir-
ma que este tempo € o kairds do milénio, que se abriu ha pouco para todas
as religiGes. Ele assegura que continuar com pequenas reformas ndo tem
sentido, € necessaria uma grande transformacédo, ndo violenta, lenta, po-

rém profunda, uma metandial

Espiritualidade secular ou mistica cosmoteandrica

De acordo com Panikkar, o problema da “tecnocracia ndo é um
problema tecnoldégico (ndo pode ser resolvido por uma tecnologia melhor
ou mais nova); € um problema humano-antropoldégico, 1é-se religioso”.
Aqui se situa seu desafio. Ele esta convicto de que “no mundo atual so-
mente os misticos sobreviveriam”(Panikkar, 1999 (b), p. 129). E claro para
ele que, sem uma compreensdo da “terceira dimensdo da realidade com a
qual o mistico nos p&e em contato e que sustenta as dimensdes do sensivel
e do inteligivel, o real ndo seria mais que uma pura abstracdo- sensivel ou
inteligivel” (Panikkar, 1999 (b), p. 129).

Neste sentido, Panikkar faz uma proposta audaciosa apresentando
uma espiritualidade secular ou mistica cosmoteandrica. Sobre o termo es-

piritualidade ele nos diz que:



Quisera utilizar a palavra ‘espiritualidade’” de maneira valida para
todas as diferentes vias que conduzem o homem ao seu destino
[...] A espiritualidade deve ser integral e ndo pode deixar de lado
nenhum aspecto da realidade. Tudo tem que ser ‘purificado pelo
fogo’, tudo deve ser transformado: é a apokatastasis que nos fala
sdo Pedro (1Pd 3,11). Temos que fazer uma sintese entre interiori-
dade e exterioridade (Panikkar, 1999 (d), p. 314-317).

Quando ele se refere a espiritualidade secular insiste em uma ex-
periéncia integral:

pois representa um novum que corresponde a emergéncia da

consciéncia da ‘sacra secularidade’. A experiéncia mistica ndo é

idéntica ao que alguns tém chamado ‘experiéncia cume’ [...] A ex-

periéncia mistica é mais do que um estado de consciéncia- € uma
abertura (consciente) a realidade total (Panikkar, 2005, p. 180).

Entendemos, diante das suas reflexdes que a mistica é uma “expe-
riéncia da Vida”, a espiritualidade como “a atitude basica do homem com
respeito ao seu fim ultimo” (Panikkar, 1998, p. 37) e a contemplagdo como
“mediacdo cosmoteandrica”(Panikkar, 1999 (d), p. 65), falam da mesma
realidade. Trata-se de uma coerente reflexdo apresentadas de formas di-
ferentes.

O ser humano que vive esta experiéncia é sensivel as relagcdes cons-
titutivas da Realidade (PANIKKAR, 1963, p. 43). A mistica cosmoteandrica
nado fica apenas na relacdo Deus-Homem; inclui o mundo nesta comunhao,
posto que Deus, Homem e Mundo formam uma relacdo ndo-dualista e

«tolerante» (PANIKKAR, 2007, p. 49). Quem realiza esta experiéncia esta

aberto ao mundo exterior como ao interior, ao cultivo da politica
como ao cultivo do espirito, a preocupacgdo pelo demais como por
si mesmo [...] A visdo mistica inclui tanto o Outro (alter) como a
mim Mesmo, tanto a Humanidade e a Terra como o Divino. E a
experiéncia cosmoteandrica. O resto sdo reducionismos (Panikkar,
2005, p. 186).



Assim, a mistica cosmoteédndrica realiza a sintese harmonica das
trés dimensd&es da vida: Deus, Homem e Mundo. Nela existe a contempla-
¢do, que é algo mais que pensamento; acao, que ndo limita seu horizonte a
construcdo da cidade terrena. Deus, que ndo € unicamente um juiz ou um
olho contador. Amor, que sobrepassa todo sentimentalismo. Oracdo que
ndo se limita a peticdo, nem sequer a louvores, sendo é também siléncio,
sem cair na indiferenca. Apofatismo, que ndo para no niilismo. Graca, que
ndo é antinatural. Espago e tempo, que ndo sdo passageiros, sendo que
sdo dinamismos criadores. E, sobretudo, inteligéncia, que nos permite fa-
lar conscientes e responsavelmente de tudo isso (Panikkar, 1998, p. 99).

Ou seja, uma madura espiritualidade ndo serd um jogo dialético
entre as trés formas de vida ou a especializacdo reducionista, mas uma

sintese harmonica entre as trés dimensodes constitutivas da Realidade.

Uma espiritualidade cuja mais simples expressdo seria: o Homem
€ algo mais que ‘homem’: é um mistério cosmoteandrico. Deus, o
Homem e o Mundo estdo comprometidos, embora diferentemen-
te, em uma mesma aventura (Panikkar, 1998, p. 99).

No entanto ndo significa, nesta relacdo, evitar as diferencas, mas perceber
as inter-relagGes e se conscientizar da interdependéncia existente entre
Deus, o Homem e o Mundo. Em sintese (Panikkar, 1999 (a), p. 179-180):
a) esta intuicdo cosmotedndrica deve emergir espontaneamen-
te, 0 que requer uma nova consciéncia. A espiritualidade tem
que germinar livremente na profundidade do ser;
b) tal espontaneidade supde que esta espiritualidade se mante-
nha independente de hipdteses cientificas e filosdficas;
c) aterran3o é nem inferior, nem superior ao ser humano. O ser
humano ndo é o lider deste Mundo, nem simplesmente uma

criatura. O ser humano e o cosmos sao realidades supremas



e, por isso, irredutiveis um ao outro, e os dois a uma entidade
superior;

d) arelacdo do ser humano com a terra é parte de sua autocom-
preensdo. E uma relacdo constitutiva;

e) com esta espiritualidade a ideologia panmonetaria é supera-
da. Uma pessoa nao vive somente para se alimentar, como ndo
trabalha apenas para ganhar dinheiro. A espiritualidade cos-
motedndrica vé a realizacdo ndo tanto no tempo futuro, mas
em um espaco mais amplo que incorpora os ‘trés tempos’;

f) esta espiritualidade supera a dicotomia entre o chamado mis-
ticismo natural como a forma inferior de unido com o Mundo,
e 0 misticismo teista, como forma, supostamente, superior de

unido com Deus.

Esta espiritualidade curaria a ferida aberta do ser humano moder-
no: o abismo entre o material e o espiritual e, com isso, entre o secular
e o sagrado, o inferior e o exterior, o temporal e o eterno (Panikkar, 1999
(a), p. 180). Por conseguinte, entende-se que a experiéncia de Deus, raiz
de toda experiéncia humana, esta subjacente a toda vivéncia humana que
tem como requisito indispensavel a integracdo do interior de si mesmo,
em harmonia com o universo. Isso porque a presenca de Deus impulsiona
o ser humano a participar consciente e livremente na exploragdo da Vida
gue representa a mesma aventura cosmoteandrica da Realidade. Logo,
a partir da abertura consciente para essa Presenca a pessoa ndo espera
passivamente, ela espera tomando parte no advento de um mundo mais
justo.

De tal modo, é possivel pensarmos em uma mudanca de atitude

gue deva ir além de uma visdao redutora da Realidade, por meio de uma



mistica humanizadora e integral e, porque ndo dizer, cosmoteandrica. Por
se tratar de uma experiéncia que pressuponha todo o ser, ou seja, em viver
de tal modo reconciliados com o que realmente é, a partir do profundo
encontro com Deus, a pessoa se reconhece aberta aos demais e ao mundo

em uma comunhdo harmonica.
Conclusao

Todo o pensamento de Panikkar é marcado por sua experiéncia
religiosa. Ndo era possivel para ele realizar uma leitura da realidade se nado
fosse por meio da religido. Encontramos nele, uma vocagdo que aspirou a
uma plenitude existencial.

Para Panikkar a Realidade é relacional, é advaitica (a-dual), onde
se encontram o Cosmos, o ser Humano e Deus intimamente relacionados.
Surge o que ele denominou de Intuicdo Cosmoteandrica, com o interesse
de superar toda a fragmentacdo do conhecimento por meio da inter-rela-
¢do. Onde cada parte tem seu valor, cada experiéncia tem sua importancia
para revelar o todo.

Nesse sentido, o ser humano ndo é um ser isolado, seu vinculo
com o corporal e o divino lhe é constitutivo. Logo, a mistica é uma ex-
periéncia humana em sua plenitude, permitindo com que o ser humano
faca a experiéncia do seu Ultimo fundamento, do que realmente é. E uma
experiéncia necessaria para que todo ser humano chegue a consciéncia de
sua propria identidade.

O requisito indispensavel para acolher a experiéncia de Deus é
a integracdo do interior humano. E assim o ser humano deve estar em
harmonia consigo mesmo e com o universo. Harmonia entre ele e a sua
“casa”, entre Deus e o ser humano entre contemplacdo e acao, entre tudo

o que vive e tudo o que morre, entre a rendncia e a conquista de si mesmo.



Por ser esta experiéncia uma experiéncia de profundidade, o ser
humano descobre em si mesmo e nos outros seres a dimensdo de profun-
didade, de infinito que existe em tudo. Esta experiéncia concede humilda-
de, e ao mesmo tempo liberdade.

A partir da nossa reflexdo vislumbramos um caminho para a cons-
trucdo e o aprofundamento de uma mistica que esteja comprometida com
a transformacdo de um contexto que, cada vez mais, tem exigido a integra-
¢do entre as dimensdes divina, humana e cosmica da Realidade.

Urge que o ser humano realize uma experiéncia de mergulho no
que ha de mais profundo em si mesmo, que o possibilite descobrir em
toda a criacdo a dimens3o de profundidade, de infinito que existe em tudo.
E, como o encontro com Deus é uma experiéncia de Vida, ela é sensivel,
intelectual e espiritual, € humana, em sua plenitude, e supera toda alie-
nacdo sem cair no solipsismo. Segundo Panikkar, “é uma experiéncia nao
sé possivel, mas também necessaria para que todo ser humano chegue a

consciéncia de sua propria identidade” (Panikkar, 1994, p. 76).

Referéncias

BORRIELLO, L. et al. Dicionario de mistica. Sdo Paulo: Paulus: Edi¢cdes
Loyola, 2003. PANIKKAR, Raimon. Ecosofia. Para una espiritualidad de la
tierra. Madrid: San Pablo, 1994.

MAILLARD, Chantal et al. En El arbol de la vida. Barcelona: Kairds, 2001.
ORTIZ-OSES, Andrés; LANCEROS, Patxi. Diccionario interdisciplinar de her-
menéutica. Bilbao: Universidad de Deusto, 1998.

PANIKKAR, Raimon, La intuicion cosmoteandrica. Las tres dimensiones de
la realidad. Madrid: Editora Trotta, 1999 (a).

PANIKKAR, Raimon. De la mistica. Experiencia plena de la Vida. Barcelona:
Editorial Herber, 2005.



PANIKKAR, Raimon. El espiritu de la politica. Homo politicus. Barcelona:
Peninsula, 1999 (b).

PANIKKAR, Raimon. El mundanal silencio. Barcelona: Martinez Roca, 1999

(c).

PANIKKAR, Raimon. El silencio del Buddha. Una introduccién al ateismo
religioso. Madrid: Siruela, 1996.

PANIKKAR, Raimon. Elogio de la sencillez. Navarra: Verbo Divino, 2000.
PANIKKAR, Raimon. Experiencia de Dios. Madrid: PPC, 1994.
PANIKKAR, Raimon. Humanismo e cruz. Rialp, Madrid, 1963.

PANIKKAR, Raimon. La nueva inocencia. Pamplona: Verbo Divino, 1999

(d).

PANIKKAR, Raimon. La plenitud del hombre. Una cristofania. Madrid:
Siruela, 1999 (e).

PANIKKAR, Raimon. La Trinidad. Una experiencia humana primordial.
Siruela, Madrid, 1998.

PANIKKAR, Raimon. Mito, fe y hermenéutica. Barcelona: Herder, 2007.
PANIKKAR, Raimon. Paz y desarme cultural. Santander: Sal Terrae, 1993.
RONSI, Francilaide de Queiroz. A mistica cristad e o didlogo inter-religioso

em Thomas Merton e em Raimon Panikkar: para uma maturidade cristd e
uma mistica inter-religiosa. Tese de Doutorado, PUC-Rio, 2014.



Metodologias dialégicas



COMPLEXIDADE, PLURALIDADE E
TRANSRELIGIOSIDADE NAS ENCRUZILHADAS

DO SAGRADO

Luca Pacheco

Introducao

O retorno do Sagrado Feminino na contemporaneidade revela
uma transformacdo nas formas de compreender o sagrado, o corpo e a an-
cestralidade. Esse movimento ndo se apresenta como um simples resgate
arqueoldgico de deusas antigas, mas como um gesto contemporaneo de
resisténcia, cura e reinvengao simbdlica, que emerge em praticas culturais
hibridas, performances rituais, producdes artisticas, circulos de cuidado e
experiéncias espirituais pos-institucionais. Mulheres, pessoas trans e cor-
pos dissidentes em diferentes espacos culturais, sociais e religiosos tém
acessado memorias simbdlicas que estavam reprimidas ou marginalizadas
por estruturas patriarcais de poder. Esse movimento ndo é simplesmente
espiritual, mas epistémico, porque questiona os regimes de verdade que se-
param espirito e corpo, transcendéncia e imanéncia, feminino e masculino.

No campo das religiGes afro-brasileiras, essa retomada ganha no-

vos contornos. A espiritualidade afro-brasileira nunca se desvinculou do



corpo, da danca, da sexualidade e da terra. O sagrado se manifesta pela
vibracdo, pelo movimento, pelo ritmo e pela relagdo entre humanos e an-
cestrais. Nesse contexto, a obra Exu Mulher, de Claudia Alexandre (2022),
torna-se fundamental ao revelar a dimensao feminina do Orixa Exu, tradi-
cionalmente associado a imagens masculinizadas, erotizadas e demoniza-
das pelo processo colonial. A autora ndo busca apenas ressignificar Exu,
mas revelar sua poténcia de transito, ambivaléncia e criacdo para revelar
a poténcia ontoldgica do Orixa e a poténcia ndo-binaria e encruzilhada do
sagrado.

Essa abordagem abre espaco para pensar outros modos de ser e
existir que ndo se enquadram nas dicotomias rigidas de género, corpo e
espiritualidade. Ao mesmo tempo permite questionar e desestabilizar as
formas patriarcais e colonialistas que tentaram reduzir Exu a virilidade ou a
figura demonizada do “diabo” cristdo.

Para compreender essa dindmica simbdlica, este artigo articula
Exu Mulher com a psicologia analitica de Carl Gustav Jung, especialmente
o arquétipo da Grande Mae, bem como o estudo fenomenoldgico de Erich
Neumann sobre o feminino primordial. Além disso, recorre ao pensamento
complexo de Edgar Morin e a légica do terceiro incluido de Basarab Ni-
colescu, que permitem compreender o sagrado como campo relacional,
hibrido e ambivalente. Por fim, mobiliza a transreligiosidade de Gilbraz de
Souza Aragdo e o principio pluralista de Claudio de Oliveira Ribeiro, para
mostrar como o feminino sagrado em Exu Mulher implica uma transfor-
macao ética e espiritual que ultrapassa fronteiras confessionais. E termina
por constatar, juntamente com Rudolf Otto e Pierre Babin, que o Sagrado
Feminino ndo se coaduna com uma visdo racionalizante do sagrado, ele é

vivido de forma simbdlica e profundamente sensorial.



O retorno do sagrado feminino na contemporaneidade

A emergéncia contemporanea do Sagrado Feminino ocorre no
contexto de uma crise das cosmologias patriarcais. O modelo hegemonico
ocidental foi construido sobre binarios hierdrquicos (razdo/corpo, espirito/
matéria, masculino/feminino), estabelecendo a masculinidade como pa-
drdo normativo da transcendéncia. Nesse regime, o feminino foi associado
ao instintivo, instavel, emocional e, portanto, subordinado.

Entretanto, movimentos feministas decoloniais e espirituais con-
temporaneos tém reivindicado o feminino como dimensdo cdsmica da
existéncia, ligada a criacdo, nutricdo, interdependéncia e transformacdo. A
retomada do Sagrado Feminino ndo é uma essencializacdo, mas um reposi-
cionamento simbdlico, no qual o feminino se torna lugar de recomposicdo
do mundo.

Clarissa Pinkola Estés (1994) descreve esse processo como reemer-
géncia da “mulher selvagem”, arquétipo que representa forcas psiquicas
originarias ligadas ao instinto, ao corpo e a cura. Joseph Campbell (2015)
aponta que o feminino mitico aparece como matriz césmica, simbolo da
totalidade. Martha Robles (1998) mostra que as deusas atravessam a his-
toria como espelhos do imagindrio coletivo sobre o poder e a fertilidade.

A pergunta que emerge é: como esse feminino ancestral se reins-
creve hoje? Nas religiGes afro-brasileiras, essa reinscricdo ndo ocorre ape-
nas no plano racional, mas no corpo. Os rituais afirmam a relacdo entre
corpo e espirito, entre danca e transcendéncia. O feminino surge como

poténcia de cria¢do, transformacdo e cura.



A grande mae como arquétipo

O arquétipo da Grande Mde é uma matriz simbdlica que expressa
a totalidade da vida. Segundo Jung (2016), a Grande M3ae reline amor e
destruicao, nutricdo e perigo, nascimento e morte. Ela ndo é um simbolo
Unico, mas paradoxal. A Grande Mae ndo é benevolente nem cruel, é cicli-
ca. Ela é o ritmo da vida que pulsou antes que houvesse nomes. Para Jung
(2026, p. 89):

A imagem da Grande Ma3e comporta, em seu nucleo, o paradoxo:
ela é ao mesmo tempo a terra que sustenta e o abismo que amea-
¢a absorver. Ndo se trata de uma figura domesticada da materni-
dade, mas da prépria forca primordial da vida, que cria e destrdi
sem contradi¢do interna.

Neumann (2003) afirma que a Grande Mée é a origem da vidae o
horizonte da morte, atuando como forca geradora e devoradora. Ele afirma
que “a figura da Grande Mae abarca opostos fundamentais da existéncia:
¢ a fonte de toda a vida, mas também o abismo que tudo devora” (Neu-
mann, 2003, p. 26-27). Essa ambivaléncia revela a poténcia do feminino
como forca césmica, que ndo se reduz a maternidade idealizada. O Sagrado

Feminino é inteiro, e por isso complexo. Para Neumann (2003, p. 42):

A Grande Mée é totalidade. Ela ndo simboliza apenas o nascimen-
to, mas o ciclo completo da existéncia. Em sua fase luminosa esta
o leite; em sua fase noturna, a escuriddo que tudo retoma. Ela é o
movimento circular que ndo se fragmenta.

A relacdo entre Exu e a Grande M3e se torna evidente ao com-

preender que ambos representam movimento, criacdo e transformacédo.



Exu é o principio da passagem: abre caminhos, cria vinculos, transforma
situagdes. A dimensdo feminina de Exu, portanto, revela um feminino que

é forca vital do cosmos.

Pensamento complexo e o principio do terceiro incluido

O pensamento de Morin (2015) destaca que a vida é marcada por
tensOes e contradi¢cdes. Ndo é possivel compreender o real a partir de opo-

sicdes rigidas. O autor afirma que:

O pensamento complexo ndo busca eliminar as contradi¢des, mas
reconhecé-las como constitutivas da vida. A realidade humana é
feita de tensGes permanentes entre ordem e desordem, estabi-
lidade e movimento, identidade e transformacdo. Reduzir o real
a um unico principio, légica ou visdo significa mutila-lo. A com-
plexidade, ao contrario, assume que o viver se da na articulagdo
do multiplo, na conexdo do diverso e no didlogo entre dimensdes
aparentemente opostas, que ndo se anulam, mas se complemen-
tam e transformam mutuamente (Morin, 2015, p. 78).

Nicolescu (1999) propde que a realidade ndo se organiza em opo-
sicdo binaria, mas em camadas de sentido ou niveis de realidade que se
sobrepdem. O que parece contraditério em um nivel coexistird em outro.
A légica do terceiro incluido eleva a compreensdo do ser humano: entre
masculino e feminino hd um espaco de atravessamento que ndo nega ne-

nhum dos polos. Para o autor:

A ldgica cldssica do “ou isto ou aquilo” ndo é capaz de dar conta
da complexidade do real, sobretudo no campo da experiéncia hu-
mana e espiritual. Entre A e B, ha um terceiro termo que nao é re-
ducdo nem sintese, mas posicdo de nivel diferente, que integra as
tensdes sem apaga-las. Este é o terceiro incluido. Ele ndo elimina



0s opostos; ele cria 0 espaco onde os opostos se encontram sem
se destruir. E nesse espaco que se da a passagem, a travessia, a
transformacdo (Nicolescu, 1999, p. 43).

O autor concebe a complexidade do real na comunicagdo entre di-
versos niveis de realidade. E o que faz a ligacdo entre esses diversos niveis

¢ justamente esse terceiro incluido:

A realidade ndo é composta de camadas separadas, mas de niveis
que se comunicam. A transdisciplinaridade se funda exatamente
nessa passagem, nessa zona de fronteira em que saberes se to-
cam, se atravessam, se transformam. O conhecimento é uma tra-
vessia. Toda travessia € uma experiéncia entre. O sagrado, quando
vivo, habita esse entre-lugares (Nicolescu, 1999, p. 71).

Exu representa esse terceiro incluido: ele é tensdo viva entre opos-
tos. Exu Mulher revela que o feminino sagrado ndo se limita a identidade

feminina, mas se manifesta como movimento e criagdo.

Movimento, corpo e pluralidade em Exu

Exu é o principio do movimento. Na cosmologia yorubd, Exu é res-
ponsavel por fazer com que o axé circule. Ele ndo é um deus fixo, mas vibra-
¢3o, caminho, travessia. E energia relacional, ndo individuo fixo. E lingua-
gem, sopro, Corpo, sexo, riso, imprevisto, deslocamento. Exu é mobilidade
do cosmo. Quando o cristianismo colonial encontra Exu, ele € demonizado
e masculinizado, reduzido a figura de um ser erotizado e perigoso. A figura
de Exu-falo € uma e ndo a Unica, e muitas vezes ndo é a mais originaria. Com
isso ha uma perda da dimensao erdtica como forca criadora. No Brasil, Exu
foi profundamente afetado pela colonizacdo religiosa, sobretudo quando

0Ss missionarios cristdos o associaram ao diabo. A pesquisa de Claudia Ale-



xandre é decisiva porque desmascara a masculinizacdo e demonizacdo de
Exu: “Ao propor Exu como mulher, ndo se trata de inverter género, mas de
revelar sua poténcia androgina e plural” (Alexandre, 2022, p. 61). Ela ndo
cria um novo Exu, ela expde um Exu que sempre foi multiplo.

A obra de Claudia Alexandre mostra que Exu nunca foi puramente
masculino. Em diversas tradi¢8es, Exu aparece como crianga, como velho,
como mulher, como corpo que transita. Exu é fluidez. Isso significa que o
corpo é o espaco onde o sagrado se manifesta. Em Exu Mulher, o corpo
nado expressa o sagrado: ele é o préprio lugar do sagrado. O corpo danca
para fazer o mundo existir. O corpo é encruzilhada. Aqui, o corpo é lugar de
ancestralidade, rito e cosmos. O sagrado ndo escolhe corpo e manifesta-se
onde deseja.

Exu Mulher ndo surge como inven¢do contemporanea ou como
oposicdo a Exu Homem. Exu Mulher é uma forma ancestral de Exu que foi
silenciada pela colonizacdo religiosa. Cldudia Alexandre apresenta relatos
de terreiros, experiéncias de incorporacao e performances espirituais que
mostram que Exu pode se manifestar como mulher, como multiplo, como
corpo que cria passagem. A figura de Exu Mulher emerge como experién-
cia vivida em terreiros, dancas, corpos em transe e performances da vida
cotidiana. Exu Mulher se manifesta em pessoas que incorporam sua forga,
independentemente de género bioldgico. A autora afirma que “Exu Mu-
Ilher ndo surge para substituir Exu homem, mas para revelar sua natureza
plural, expandida e atravessadora” (Alexandre, 2022, p. 112). Exu Mulher
rompe com identidades fixas de género. Ndo se trata de feminilizar Exu,
mas de descolonizar a prépria no¢do de sagrado. Aqui, o corpo é encruzi-
Ihada entre politica e espiritualidade. O corpo vive e expressa o sagrado.

Exu ndo € homem, Exu ndo € mulher, Exu é travessia entre.



O feminino aqui ndo é identidade, mas forca de presenca. Exu Mu-
Iher rompe dicotomias do sagrado e profano, masculino e feminino; reen-
canta o corpo como lugar de saber; afirma a ancestralidade como tecno-
logia do espirito; descoloniza o imaginario sobre o sagrado; e abre espaco
para a sacralidade trans e ndo-bindria. O Sagrado Feminino deixa de ser

romantizado e se torna radicalmente transformador.

Pluralismo e transreligiosidade

Aragdo (2012) afirma que a transreligiosidade é o movimento pelo
qual o sagrado transita entre diferentes tradi¢cdes. Para o autor, “a trans-
religiosidade ndo consiste apenas na convivéncia entre tradi¢cdes, mas no
transito vivo do sagrado, que se faz ponte, travessia, relacdo e reinvengao
continua das experiéncias do divino” (Aragdo, 2012, p. 74). A transreligio-
sidade possibilita novas experiéncias espirituais que transitam entre e para
além das religides. Para Ribeiro (2017), o pluralismo religioso é uma ética
da relagdo: ndo se trata de tolerar a diferenca, mas de reconhecé-la como
constitutiva da vida. Para o autor, o pluralismo religioso é, portanto, um

principio ético de convivéncia, ndo mera tolerancia:

O pluralismo é uma posicdo ética: é a disposicdo de compreender
o outro como portador de verdade e sentido. Essa postura ndo im-
plica relativizar a propria experiéncia espiritual, mas reconhecé-la
como uma entre muitas, todas legitimas em sua busca de sentido.
O pluralismo é, portanto, relacdo viva, encontro, reciprocidade (Ri-
beiro, 2017, p. 54).

Nessa perspectiva do encontro e do didlogo, a liberdade religiosa é
compreendida em sua poténcia criativa que transcende a coexisténcia pas-
siva entre religides, pois se abre para a novidade que nasce do encontro.
Para Ribeiro (2017, p. 89):



A liberdade religiosa deve ser entendida como liberdade para o
encontro. Ndo se trata de afirmar identidades fechadas, mas de
abrir caminhos para que identidades possam ser constantemente
recriadas em didlogo. O sagrado ndo se limita ao que cada tradicdo
diz de si mesma; ele se revela no espaco da relagdo entre os dife-
rentes. Onde ha encontro, ha sagrado.

Exu Mulher é um exemplo desse encontro e desse transito. Ela
atravessa o candomblé, a umbanda, espiritualidades feministas e afro-
-diasporicas, e saberes decoloniais. Exu Mulher é ponte entre mundos,
corpos, histdrias. Ela é transreligiosa porque atravessa fronteiras, cria co-
munidades espirituais que ndo dependem de instituicGes, desestabiliza
identidades religiosas fixas, e permite que o sagrado seja vivido no corpo,
ndo apenas crido na mente. A experiéncia do sagrado de Exu Mulher é
vivenciada primeiro na corporeidade, na danca, na expressao corporal, na
performance, no canto, para depois ser tematizada.

Em O Sagrado, Rudolf Otto (2007) destaca que a experiéncia re-
ligiosa ndo se limita ao racional, ao doutrindrio ou ao discurso teoldgico,
mas envolve o encontro com uma presenca que é sentida antes de ser
compreendida. Ele descreve o sagrado como mysterium tremendum et fas-
cinans, isto é, aquilo que simultaneamente atrai e abala, encanta e inquie-
ta, fascina e provoca tremor. Essa percepcao é profundamente corporifica-
da: o sagrado se reconhece na pele que arrepia, no ritmo da respiracdo, no

corpo que se inclina ou danca. Como afirma Otto (2007, p. 45):

A experiéncia do sagrado ndo se manifesta como algo ‘totalmente
outro’, uma realidade que se impde ao sujeito, ndo apenas uma
ideia ou conceito, mas como uma forca sentida, emocao profunda
que vai do tremor ao encantamento. O sagrado ndo é reconhecido
primeiro pela razdo, mas pelo abalo, pela vibragdo interior, pelo
estremecimento sensivel que antecede qualquer palavra.



Pierre Babin (1997), ao refletir sobre as formas de comunicagdo
do sagrado na contemporaneidade, afirma que estamos entrando em uma
civilizacdo da imagem e da sensorialidade, onde o corpo, o som, o ritmo e
0 movimento se tornam linguagens privilegiadas de expressao espiritual.
Para ele, a experiéncia religiosa ndo passa mais somente pelo texto ou pela
doutrina, mas pelo sensorium, pela forma como o corpo se deixa tocar,

afetar e transformar. Babin (1997, p. 63) afirma:

O sagrado comunica-se, em primeiro lugar, como experiéncia sen-
sivel. Antes de ser compreendido, ele é sentido. O corpo é o lugar
onde o simbolo se faz presencga. A fé ndo € apenas adesdo inte-
lectual; é impacto, acontecimento, vibragdo. A musica, o gesto, o
ritmo e o ambiente tornam-se meios privilegiados pelos quais o
sagrado toca o ser humano.

Otto e Babin nos ajudam a compreender que a experiéncia de Exu
Mulher ndo é metafora ou teoria, é acontecimento vivido. A presenca do
sagrado ndo é abstracdo; é impacto sensorial, é energia que se move no
corpo, é vibragdo que se expressa em gesto e movimento ritual. Nesse sen-
tido, Exu Mulher se insere no campo de uma espiritualidade que fala ndo
apenas a mente, mas a carne; uma espiritualidade que danca, pulsa, vibra,
canta e treme. O Sagrado Feminino em Exu Mulher reabilita a corporeida-

de do sagrado ao lembrar que o divino ndo se contempla, se danca.

Consideragées finais

O retorno do Sagrado Feminino em Exu Mulher ndo representa a
volta de algo perdido, mas a emergéncia de algo que sempre esteve pre-
sente: a sabedoria ancestral do corpo, da passagem, da transformacdo e da

encruzilhada. A encruzilhada é, portanto, um entre-lugares onde se revela



o terceiro incluido que descoloniza a prépria nogdo de sagrado. Exu Mulher
é uma Grande Mae encruzilhada criadora, erdtica, destruidora e geradora
de mundos. O que retorna, quando retorna o feminino, ndo é apenas uma
deusa. E um modo de viver.

O Sagrado Feminino em Exu Mulher revela a poténcia de uma espi-
ritualidade que integra corpo, territério, ancestralidade e movimento. Exu
Mulher ndo redefine Exu, mas exp&e sua multiplicidade. Trata-se de uma
espiritualidade que ndo separa sagrado e profano, transcendéncia e carne.
O sagrado pode ser erdtico sem ser pecado, o feminino pode ser forca sem
ser fragilidade, a espiritualidade pode acontecer fora das instituicdes, e
identidade pode ser fluxo, ndo prisdo.

Quando Exu retorna como mulher, ndo é o feminino que retorna.
E 0 mundo que volta a respirar. Exu Mulher é forca de transformacso. Ela
anuncia que o sagrado pode ser vivido como travessia, como corpo que

danca, como vida que se reinventa.

Referéncias

ALEXANDRE, Claudia. Exu Mulher e o matriarcado nagé. Sdo Paulo: Ciclo
Continuo Editorial, 2022.

ARAGAO, Gilbraz de Souza. Transreligiosidade. Recife: Editora
Universitaria da UFPE, 2012.

BABIN, Pierre. A Era da Comunicac¢do Audiovisual. Sdo Paulo: Paulinas,
1997.

CAMPBELL, Joseph. Deusas: os mistérios do divino feminino. Sdo Paulo:
Palas Athena, 2015.

ESTES, Clarissa Pinkola. Mulheres que correm com os lobos. Rio de
Janeiro: Rocco, 1994.



JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Petrépolis:
Vozes, 2016.

MORIN, Edgar. Introducdo ao pensamento complexo. Porto Alegre: Sulina,
2015.

NEUMANN, Erich. A Grande Mde. Sdo Paulo: Cultrix, 2003.

NICOLESCU, Basarab. O manifesto da transdisciplinaridade. Sdo Paulo:
Triom, 1999.

OTTO, Rudolf. O Sagrado: um estudo do elemento ndo-racional na ideia
do divino e sua relagdo com o racional. 3. ed. Sdo Leopoldo: Editora
Sinodal; Petropolis: Vozes, 2007.

RIBEIRO, Claudio de Oliveira. Pluralismo e liberdade religiosa. Sdo Paulo:
Paulinas, 2017.



ENSINO RELIGIOSO E O PENSAR
TRANSDISCIPLINAR: SUPERANDO
ANACRONISMOS E MUMIFICACOES

Francisco Daniel Pereira Leéo

Introdugao

Construir um Ensino Religioso para além do confessionalismo é
uma necessidade inegligencidvel para os educadores e para a sociedade
de forma geral. E imprescindivel repensar essa area do conhecimento, para
que possa dar respostas aos desafios que se apresentam neste século XXI.
Essa é uma responsabilidade para aqueles que fazem a educac¢do escolar
no Brasil, em especial, os professores/pesquisadores que trabalham com
essa area do conhecimento.

E preciso sair da polarizacdo rasa que marca o Ensino Religioso,
caracterizada pela caréncia de conhecimento cientifico, tentando se
justificar na fragilidade da paixdao ou da ojeriza. Os preconceitos devem ser
superados, para gastar energia no que é realmente importante. A questdo
que deve prevalecer é de que modo podemos tecer essa disciplina como
uma area da educacdo e submetida a ciéncia.

E papel da escola oportunizar aos estudantes o acesso ao
conhecimento produzidos pela humanidade de forma cientifica, laica,
plural e democratica; sem dogmas religiosos e verdades acabadas e
absolutas. Uma disciplina moldada para contrariar esses principios, nao

condiz com a instituicdo escolar.



Essa questdo, aparentemente, seria algo simples de concordancia
se nao fosse o desejo de homogeneizar visdes de mundos, dominar ou ex-
terminar o outro. Desejos que extrapolam o coracdo, a comunidade de fé
e adentram no interior da escolar por meio do Ensino Religioso. Distorcem
o objetivo basilar dessa disciplina e contraria principios fundamentais das
grandes tradicGes religiosas: “facam aos outros o que vocés querem que
eles facam a vocés.

O Ensino Religioso ndo tem compromisso em afirmar dogmas, mas
em educar para a cidadania e isso inclui o respeito as diferencas religiosas e
culturais, em ser ético, democratico, compromissado com a vida e o saber
cientifico. O conhecimento religioso é uma heranca da humanidade e a
escola tem o dever de disponibilizar esse saber, isso ndo significa que esse

seja um processo proselitista e dogmatico.

O Ensino Religioso assumiu, assim, a responsabilidade de favore-
cer acesso aos saberes e conhecimentos produzidos pelas dife-
rentes culturas e cosmovisGes religiosas e pods ou ndo religiosas,
enquanto patriménios culturais da humanidade. Busca, entdo,
desconstruir significados e experiéncias colonialistas e opressoras,
reconstruindo atitudes de valoragdo e respeito as diversidades
(Aragdo, 2020, p. 175).

A constru¢do de um novo modelo de Ensino Religioso é um de-
safio, reescrevo afirmando que é uma epopeia. O professor que leciona
essa disciplina tem que aprender a reconhecer o deus que habita no outro,
ou um outro sem deus. Esse reconhecimento requer enfrentar deménios
interiores, uma viagem subjetiva cheia de perigos, ideologias, medos, pre-
conceitos e verdades absolutas. Diferentemente da epopeia de Gilgamés
ou de Aquiles a aventura do nosso herdi/professor € um processo diario e

perene.



Neste escrito propomos a constru¢do de um Ensino Religioso
transdisciplinar. Reconhecemos que a transdisciplinaridade responde a
muitos dos questionamentos da Contemporaneidade e que essa forma de
ver o mundo ndo deve ficar marginalizada da reflexdo educacional. A com-
plexidade, os niveis de realidade e a ldgica do terceiro incluido sdo funda-
mentos do pensar transdisciplinar e sdo alicerces em que sera assentado

esta reflexdo.

Ideias mumificadas ndao geram vida

Em tempo de mundializagao onde as fronteiras das culturas e tra-
dictes religiosas se desmoronam (velocidade dos transportes e da infor-
macdo) é um anacronismo querer impor as escolas um Ensino Religioso
proselitista, catequético e seus congéneres. O Ensino Religioso confessio-
nal — mesmo ndo sendo ilegal — julgo que ndo seja conveniente, necessa-
rio e justo numa escola, seja publica ou privada. Essa instituicdo deve ser
fundamentada no conflito de ideias e na diversidade cultural e religiosa,
esse postulado é contrariado no modelo confessional, por mais que ten-
tem suaviza-lo na interconfessionalidade.

A defesa de um pensar monocultural no ambiente escolar cons-
trange o bom senso e afronta a inteligéncia, assim como a defesa anacroni-
ca de dinossauros convivendo com humanos e um Jesus histérico loiro, de
cabelos lisos e olhos azuis. O espirito é vivo e dinamico, por que ficar preso
a matéria morta e petrificada?

Escola é local de conflitos de ideias e de visdes de mundos. Es-
paco onde o diferente ndo deve ser visto como inimigo, mas respeitado.
Um educar para o encontro de pontos comuns, salvaguardando as singu-

laridades. Estamos passando por grandes transformacdes paradigmaticas,



mudancas que exigem novas visdes de mundos e que nem todos os profes-

sores estao dispostos a rever ideias, valores e principios.

A realidade educacional, como hoje se apresenta, ndo deixa de
ser um grande desafio para a maioria dos professores acostuma-
da a trabalhar com certezas e verdades, com causalidade linear,
previsibilidade e estabilidade. Para qualquer ser humano, é dificil
compreender o caos, a ordem fazendo parte da desordem, a incer-
teza e o indeterminismo inseridos na dinamica da vida e, hoje, tdo
presentes na realidade construida e nas relacdes que acontecem
nos ambientes educacionais. Na verdade, enfrentamos tempos in-
certos e fluidos com ferramentas intelectuais de outras épocas,
de outros tempos, observando a realidade como se fosse estavel,
homogénea e pré-determinada (Moraes, 2016, p. 1).

O Ensino Religioso é uma disciplina escolar — ndo é mais, nem é
menos que qualquer outra disciplina- e trabalha de forma cientifica o co-
nhecimento religioso. Assim, como o ensino de geografia trabalha com a
relacdo entre os sistemas naturais e os sistemas sociais e a matematica
com formas, nimeros, logicas e quantidades.

E necessario refletir o Ensino Religioso dentro da 4rea da educacdo
e da ciéncia — sem diferenciacdo com as demais disciplinas escolares.

Distante da tutela de grupos religiosos e do desejo de imposi¢Ges de

cosmovisBes de professores, sacerdotes, politicos e tantos outros que, de
um dia para o outro, transformam-se em grandes especialistas do processo

formativo escolar.
Juntos e misturados: o pensar complexo
Pensar o Ensino Religioso na complexidade é reconhecer que o

processo formativo vai além da ciéncia e da disciplinarizagdo. Nesse estudo

o conhecimento religioso é inter e transcientifico, no sentido de dialogar



com as artes, os saberes populares, o religioso, o filosofico, o empirico e os
conflitos sociais e culturais da comunidade escolar. Foge de enquadramen-
tos para o desconhecido, o desnorteado e o desconfiado, pois como diz
Guimardes Rosa, em sua obra Grande Sertdo: Veredas, “quem desconfia,
fica sabio.”

A disjuncdo entre os saberes e a separacdo entre o conhecimen-
to e a sabedoria foi um empreendimento, mormente, da Modernidade.
A visdo simplificada, geralmente, é mutiladora. Pensar o Ensino Religioso
proselitista € uma simplificacdo sobre o estudo do conhecimento religioso.
Esse € um modelo educativo que ndo leva em conta, por exemplo, a diver-
sidade de outras formas de buscar ou negar Deus.

No modelo de Ensino Religioso onde predomina o confessionalis-
mo ocorre a monocultura do pensar. Prevalece a ideia de uma educacdo
bancaria, que deposita o conteddo na mente do aluno. A concepg¢do ban-
caria nega o didlogo e o conflito, pois “o educador é o que diz a palavra; os
educandos, os que a escutam docilmente; o educador é o que disciplina;
os educandos, os disciplinados” (Freire, 2005, p.68).

A auséncia de uma percepcdo global como a falta de articulagdo
entre os saberes, a separa¢do entre o sujeito e o objeto e a disjuncdo entre
0 objeto e 0 seu meio encontra-se ligada a forma como a pessoa ver a si
mesma, o outro e como se relaciona em sociedade. Morin (2004, p.18)

escreve:

O enfraquecimento de uma percepgédo global leva ao enfraqueci-
mento do senso de responsabilidade — cada um tende a ser res-
ponsavel apenas por sua tarefa especializada-, bem como ao en-
fraquecimento da solidariedade- ninguém mais preserva seu elo
organico com a cidade e seus concidadéos.



Ndo somos educados em diferenciar que o pensamento linear é
Util para um prego, que pode ser padronizado, usado e descartado, porém
isso ndo deve ser feito com um humano ou um outro ser vivo. O efeito psi-
colégico do pensar linear tende a ser agravado no decorrer do tempo e 0
resultado sdo os extremismos religiosos, ultranacionalismo, xenofobismos,
racismos, discriminacdo, machismos e tantas outras formas de negacdo do
diferente.

Os principais problemas de nossa época ndo sdo solucionados com
acGes simplificadoras de cientificismos, moralismos e ideologismos religio-
sos, econdmicos ou politicos. Sdo problemas sistémicos e exigem respostas
complexas, de grande alcance de interligacdo e interdependéncia. Um En-
sino Religioso circunscrito a uma visdo de mundo diminui as possibilidades
de construir solugBes para as vicissitudes que aparecem.

E correto pensar de forma complexa, tendo a consciéncia de que
todos os povos estdo interligados, “de sorte que juntos é que devemos
encarar nossa comum missdo de salvar a vida. Sendo assim, ndo daria para
entender que um sé povo ou religido ou Igreja, um sé sexo ou raga ou clas-
se sejam a luz do mundo”. (Aragdo, 2011, p.106)

Ndo devemos fazer das escolas espacos de separagdo e exclusdo
humana. O avanco de um processo humanizatdrio ocorre quando ndo se
deixa ninguém para trds. E na solidariedade entre todos os povos, em a¢des
éticas e de respeito a vida e de cuidado com a Terra que nos humanizamos.
Nao progredimos sozinhos, ndo existe fronteiras para o bem, somos seres
transnacionais. Como afirma Nicolescu (p.137-138): “O reconhecimento
da Terra como a patria mae [...]. Todo ser humano tem direito a uma nacio-
nalidade, mas é, ao mesmo tempo, um ser transnacional”.

O pensamento complexo no Ensino Religioso alarga a visdo de

mundo e desmonta estruturas mentais como as crencgas, organiza¢dao dos



pensamentos, emoc¢les e comportamentos que gerem exclusividades e
absolutismos. Ndo hd espaco para ideologias que pregam um mundo onde
exista o dominador e dominados, senhores e servos, superiores e inferio-
res. Respeita e venera a diversidade compreendendo a beleza e a riqueza

das diferencas.

Para |4 do tangivel: niveis de realidade

Desde a antiguidade, diversas civilizacBes e tradicGes espirituais e
filosoficas, afirmavam a existéncia de diferentes niveis de realidade, usan-
do termos como Dimensdes, Mundos, Universos, Céus, Infinito. Essas afir-
macdes, no entanto, firmavam-se em dogmas religiosos ou na exploracédo
da interioridade humana. E no comeco do século XX que surge o conceito
de niveis de realidade, quando a ciéncia, por meio da fisica, constatou que
a realidade ndo é Unica.

Comumente o real se refere a coisa; é o que existe de fato e cuja
natureza desconhecemos. O Real, nessa forma de pensar, é inacessivel;
pois estamos nos referindo a algo onde ndo existe mudancga, incongruén-
cia, duvida, incompletude; é o que é. Dada a condicdo humana marcada-
mente cambiante, falha e limitada ndo é possivel ultrapassar para o Real,
restando a realidade.

Realidade pode ser sinbnimo de contexto, situacdo, conjuntura,
panorama, cenario, conjuncdo, eventos, acontecimentos, casos, ocorrén-
cias. Ndo cabe aqui o conceito de eterno, imutavel, definitivo, permanente,
continuo. Nicolescu (2022, p.48) escreve que o “Real designa aquilo que é,
enquanto Realidade diz respeito a resisténcia na nossa experiéncia huma-
na. Por definicdo, o ‘Real’ estd velado para sempre; enquanto a ‘Realidade’
¢ acessivel ao nosso conhecimento”. Abbagnano (2007, pag. 31) escreve

gue o real “corresponde aos varios sentidos do termo realidade”.



O Ensino Religioso transdisciplinar reconhece os niveis de realida-
de, isso significa afirmar o mundo fisico sem negar outras possibilidades.
Reconhece, também, a importancia da ciéncia como saber humano; sem
colocé-la em primazia sobre outros saberes e como palavra final sobre o
gue existe ou ndo existe. Se algo ndo pode ser provado por métodos cien-
tificos, a Unica conclusdo é que esse algo ndo foi provado. O real ultrapassa
o crivo da mesura. As tentativas de medicdes e enquadramentos da rea-
lidade sdo perigosas e limitadas, como escreve René Alleau (1992, apud
Galvani, 2002, p. 110):

Arealidade ndo exige de nds que a reduzamos aos limites do nosso
pensamento: ela nos convida, antes, a nos fundirmos na ausén-
cia dos seus [limites]. Assim, a palavra sempre velada do simbolo
pode nos proteger do pior dos erros: o da descoberta de um sen-
tido definitivo e Ultimo das coisas e dos seres.

A realidade vai sendo apreendida e experienciada. Os sentidos da
audicdo, paladar, tato, olfato e visdo, por exemplos, possibilitam a apreen-
sdo do mundo exterior. A intuicdo, a imaginacdo, a contemplacdo e o si-
|éncio possibilitam a apreensdo do mundo interior. A manifestacdo da
realidade acontece a partir do que o sujeito é capaz de “ver”. Esse “ver” é
conhecimento em saber reconhecer, interpretar, associar e globalizar. E um
ver que vai além do enxergar os objetos com o aparelho bioldgico (olhos);
é dar sentido as coisas e dai construir o mundo, a realidade.

E preciso abertura para “ver” outros niveis. Um cientista
materialista para compreender o que é uma rosa, ele a desmembra
em peqguenos pedacos. Esse especialista faz um grande esforco em sua
analise material, todavia, ele compreendeu o que é uma rosa? Poderiamos

compreender o que € o humano, simplesmente, dissecando o seu corpo?



E papel do Ensino Religioso ampliar a visdo do educando sobre a
realidade. No ano de 1609 Galileu olhou para o céu usando um telescépio,
o céu nao foi alterado, todavia, a percepcao da humanidade foi. O aluno ao
estudar outras culturas e religides amplia sua visdo de mundo. Existe uma
frase atribuida a Albert Einstein que diz: “A mente que se abre para uma
nova ideia jamais voltard ao seu tamanho original”

Os niveis de realidade ndo sdo incompativeis de coexistirem, (ma-
crofisico, microfisico, ciberespaco-tempo, espiritual, mitico, onirico...) ape-
sar de serem niveis diferentes. Mudar de nivel significa romper com os
conceitos e as leis que regem num primeiro nivel e ndo valem para o se-
gundo. E por isso que Deus ou os deuses ndo pode ser provado ou negado
pelas ciéncias.

Defender um Ensino Religioso transdisciplinar é superar dois gran-
des equivocos educacionais: (1) o doutrinamento religioso, pregado por
um modelo confessional; (2) a ideologia cientificista que coloca a ciéncia
como detentora da verdade absoluta, excluindo ou rebaixando o conheci-

mento religioso e outros saberes.
Para além do copo meio cheio ou meio vazio: légica inclusiva

Aldgica classica enraizada no pensamento aristotélico dominou no
pensamento ocidental, influenciando as ciéncias e a forma como obser-
vamos o mundo. Na ldgica do terceiro excluido uma afirmacdo deve, ne-
cessariamente, ser verdadeiro ou falso. Essa perspectiva binaria moldou o
NOsSsSO pensar e assim passamos, comumente, a totalizar o relativo criando
categorias de pessoas em numeros, ragas, etnias, classes sociais, paises e
religiGes...; devido as absolutizacGes criamos cercas que tendem a excluir,

perseguir e exterminar.



Na logica inclusiva os processos estdo em fluxo e ndo em catego-
rias fixas. Uma perspectiva que compreende o universo como interconec-
tado e dinamico. Todo fendbmeno contém em si a semente do seu oposto,
oposicdo que pode ser compreendida como meio de crescimento ou de
morte. Na logica do Terceiro incluido a contradi¢cdo é necessaria para com-
preender a realidade, ela “ndo anula a logica do terceiro excluido: ela ape-
nas restringe seu campo de validade” (Nicolescu, 2009, p.4).

A logica do terceiro excluido é certamente validada para situacdes
relativamente simples, como, por exemplo, a circulacdo de veiculos numa
estrada: ninguém pensa em introduzir, numa estrada, um terceiro sentido
em relacdo ao sentido permitido e ao proibido. Por outro lado, a légica do
terceiro excluido é nociva nos casos complexos, como, por exemplo, o cam-
po social ou politico. Ela age, nestes casos, como uma verdadeira |l6gica de
exclusdo: bem ou mal, direita ou esquerda, mulheres ou homens, ricos ou
pobres, brancos ou negros.

A ldgica inclusiva ultrapassa as dicotomias e visa o encontro de
pontos comuns. Isso ndo significa a perca de singularidades, mas a amplia-

¢do da visdo em ver para além daquilo que separa e exclui.

Quando essa logica é aplicada as relagdes entre identidades
sociais aparentemente antagdnicas, como cristdos e xangozeiros,
por exemplo, estabelece conexdes em outros niveis, éticos ou mis-
ticos, para além daquele doutrinal. Cristdos sdo monoteistas (ape-
sar dos seus multiplos santos) e candomblecistas sdo politeistas
(apesar de reconhecerem um mesmo Criador dos orixas), mas os
sons diferentes dos seus cultos apontam para um sonho humano
comum enquanto mistica, e as praticas socioambientais que po-
dem e devem desenvolver colaborativamente em defesa da Casa
Comum apontam para uma mesma praxis comunitaria enquanto
ética (Aragdo; Fernandes, 2023, p. 364).



A légica do terceiro incluido apresenta uma nova légica de ver o
mundo, dentro de um equilibrio dindmico entre os opostos. O olhar agora
ndo ver as contradicGes como problema, deve-se perceber aspectos ine-
rentes da realidade que favorecem a mudanca e a complexidade. Por que
definir como verdade absoluta se o copo estar meio cheio ou meio vazio.
Além do “meio” tem algo que abarca e ultrapassa o copo, o “cheio” e o

“vazio”.

Consideragoes finais

O Ensino Religioso é resultado de um processo historico, isso signi-
fica que é mutavel. Nos Ultimos séculos essa disciplina esteve sob a tutela
das religiGes, todavia atualmente é preciso deserdar dessa guarida. Um de-
serdar sem &dio ou rancor, mas firme e consciente de seu amadurecimen-
to para acompanhar o espirito do tempo. E preciso um Ensino Religioso em
sintonia com a diversidade religiosa, com o Estado laico e com a ciéncia.
Nessa construcdao, o modelo transdisciplinar se apresenta como uma das

possibilidades para se pensar essa area do conhecimento.

Referéncias

ABBAGNANO, Nicola. Diciondrio de Filosofia. 5. Ed. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2007.

ARAGAO, Gilbraz de Souza. Identidade e alteridade na BNCC: importancia
para o Ensino Religioso na perspectiva das Ciéncias da Religido. In.
SILVEIRA, Emerson Sena da; JUNQUEIRA, Sérgio (org.). O Ensino Religioso
na BNCC: teorias e prdtica para o Ensino Fundamental. Petrépolis: Vozes,
2020, p. 174-185.



ARAGAO, Gilbraz. Sobre epistemologias e didlogos: fenomenologia,
didlogo inter-religioso e hermenéutica. In: CRUZ, Eduardo; DE MORI,
Geraldo (Orgs.). Teologia e Ciéncias da Religido. Sdo Paulo: Paulinas; Belo
Horizonte: PUC Minas, 2011.

ARAGAO, Gilbraz; FERNANDES, Romario Evangelista. Ensino Religioso
a luz de um novo paradigma: pensamento complexo e transdisciplinar.
Sacrilegens, Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 348-369, jan.-jun. 2023.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.

GALVANI, Pascal. A autoformacdo, uma perspectiva transpessoal,
transdisciplinar e transcultural. In.. SOMMERMAN, Américo;

MELLO, Maria F. de; BARROS, Vitéria M. de (org.). Educacéio e
Transdisciplinaridade Il. Coordenacdo Executiva do CETRANS. S3o Paulo:
TRION, 2002.

MORAES, Maria Candida. Paradigma educacional emergente. In:

VI CONGRESSO DE EDUCACAO BASICA (COEB). Florianépolis, fev.
2016. Disponivel em: http://docplayer.com.br/71012410-Paradigma-
educacional-emergente.html . Acesso em: 09 nov. 2018.

NICOLESCU, Basarab. Contradicdo, Idgica do terceiro incluido e niveis de
realidade. Centro de Educacao Transdisciplinar, [s.l.], 2009. Disponivel
em: https://www.tercercongresomundialtransdisciplinariedad.mx/br/
wpcontent/uploads/2019/08/Contradicao-logica-do-terceiro-incluido-e-
niveis-de-realidade.pdf Acesso em: 18 de out. de 2025.

NICOLESCU, Basarab. Fundamentos metodoldgicos para o estudo
transcultural e transreligioso. In: SOMMERMAN, Américo; MELLO, Maria
F.; BARROS, Vitéria M. (Orgs). Educacdo e Transdisciplinaridade Il. Sdo
Paulo: CETRANS/TRIOM, 2002.



METODOLOGIAS ATIVAS COMO
ESTRATEGIA DE TRANSFORMAGAO
AO ENSINO DE ECOTEOLOGIA

José Fabio Bentes Valente

Introducao

O presente estudo teve como objetivo investigar a aplicacdo das
metodologias ativas no ensino de ecoteologia, avaliando sua eficacia na
formacdo de agentes de transformacgdo socioambiental e na transicdo da
teoria académica para a pratica comunitdria. Trata-se de uma pesquisa bi-
bliografica baseada em projetos de curricularizacdo da extensdo desenvol-
vido com estudantes do 2° periodo de Teologia da Faculdade Boas Novas,
localizada na cidade de Manaus no Estado do Amazonas. A pesquisa ana-
lisa as metodologias pedagdgicas utilizadas no ensino de ecoteologia, exa-
minando sua capacidade de promover a conscientizacdo socioambiental e
a aplicacdo pratica dos conhecimentos adquiridos.

Pois, cada vez mais no contexto contemporaneo de crise socioam-
biental exige da educacdo teoldgica uma renovacdao metodoldgica que va
além dos modelos tradicionais de ensino, incorporando préticas pedago-
gicas que promovam a formacdo integral de agentes transformadores da
realidade. A ecoteologia, como campo emergente do conhecimento teolo-

gico, demanda abordagens metodoldgicas que articulem teoria e pratica,



promovendo uma compreensdo holistica da relacdo entre fé, sociedade e
meio ambiente. As metodologias ativas apresentam-se como alternativa
pedagdgica capaz de superar a dicotomia entre conhecimento académico
e aplicacdo pratica, possibilitando uma formacdo mais efetiva e transfor-
madora.

Esta pesquisa visa contribuir para o aprimoramento das praticas
pedagdgicas no campo da educacdo teoldgica, especialmente no que se
refere a formagdo socioambiental. A problematiza¢do da pesquisa emer-
ge da constatacdo de que os métodos tradicionais de ensino teoldgico
apresentam limitacdes na formacdo de profissionais capazes de responder
adequadamente aos desafios socioambientais contemporaneos. Como as
metodologias ativas podem contribuir para a superacao dessas limitacdes
no contexto especifico da ecoteologia? De que forma essas metodologias
podem facilitar a transicdo da teoria académica para a pratica comunita-
ria? Quais sdo os impactos dessas abordagens na conscientizagdo socioam-
biental dos estudantes?

O presente estudo estrutura-se em trés sec¢des principais de de-
senvolvimento. A primeira se¢do aborda os fundamentos tedricos das me-
todologias ativas na educacdo ambiental, examinando as bases conceituais
e epistemoldgicas que sustentam essas praticas pedagdgicas. A segunda
secdo analisa a integracdo entre pedagogia da libertacdo e ecologia in-
tegral, investigando como essa articulacdo contribui para a formacdo de
educadores socioambientais. A terceira se¢do examina a aplicacdo pratica
dessas metodologias, com foco no desenvolvimento de sequéncias didati-
cas e projetos de extensdo universitaria.

Esta pesquisa justifica-se pela necessidade de contribuir para o
desenvolvimento de praticas pedagdgicas mais efetivas na formacao teo-

l6gica, especialmente no campo da ecoteologia, promovendo uma educa-



cdo que seja simultaneamente rigorosa academicamente e comprometida

com a transformacdo social.

Metodologias Ativas e Sua Aplicagcdao na Educagao Ambiental

A educac¢do ambiental no Brasil, inserida pela Lei n2 9.795/1999,
incorpora uma conjectura que vai além da simples disseminacdo do co-
nhecimento, formando membros mais criticos e perceptivos da sociedade.
Nesse contexto, modelos pedagdgicos tradicionais que centram o profes-
sor como um detentor do conhecimento se mostram inadequados. Como
resultado, as metodologias ativas de aprendizagem surgem como uma
alternativa cognitiva, deslocando o foco do processo de ensino-aprendi-
zagem para o estudante, que desempenha um papel ativo no desenvolvi-
mento do seu préprio conhecimento, cujo processo simbidtico contribui
para uma aprendizagem docedicéntrica, ou seja, professores e estudantes
como atores principais no processo de ensino-aprendizagem.

Para Laubensteien, Junior e Silva (2024), essas metodologias com-
preendem uma multiplicidade de estratégias, como a aprendizagem ba-
seada em problemas, a gamificacdo, a sala de aula invertida e o desenvolvi-
mento de projetos. Nesse aspecto, a Gamificacdo, € um método de ensino
gue utiliza elementos de jogos para despertar o interesse e a motivagdo
dos alunos para aprender. Esse modelo de aprendizagem mais dinamica é
interessante ao adicionar desafios, recompensas e feedback imediato, po-
dendo deixar os alunos mais interessados e incentiva-los a adotar praticas
sustentaveis.

A aprendizagem baseada em Projetos, segundo estes autores, se
aplica no envolvimento de estudantes para a criacdo e execucdo de pro-

jetos praticos, que unifiqguem o conteldo tedrico com desafios do mundo



real. Este método ajuda os estudantes a aprenderem habilidades como
planejamento, lideranca e trabalho em equipe, que sdo importantes para
trabalhar no mundo contemporaneo. A Sala de aula invertida, segundo
Nogueira et al (2024), soma-se e essas metodologias, sendo um modelo
de ensino em que os alunos estudam conteldo tedrico em casa usando
videos, livros e outros materiais, enquanto usam o tempo de aula para
atividades praticas, discussdes e resolucdo de problemas.

Sendo assim, os diferenciais dessas abordagens citadas acima, re-
sidem na sua capacidade de conectar o conteudo tedrico com desafios do
mundo real, tornando a aprendizagem mais significativa e envolvente, pois
ao serem confrontados com problemas concretos, os estudantes sdo esti-
mulados a pesquisar, colaborar, debater e propor solucdes, desenvolvendo
autonomia e pensamento critico.

Na educacdo ambiental, a aplicacdo de metodologias ativas tem
se mostrado particularmente eficaz, pois além dos métodos de aprendi-
zagem citados, a utilizacdo do trabalho colaborativo é outro ganho funda-
mental proporcionado por essas praticas pedagdgicas inovadoras, pois a
colaboragdo entre pares ndo apenas enriquece o aprendizado individual,
mas também desenvolve habilidades sociais fundamentais para o traba-
Iho em equipe, essenciais na abordagem de questdes complexas como as
socioambientais. A instrucdo por pares (Peer Instruction), segundo Spe-
ckhahn e Chueiri (2024), valoriza o conhecimento prévio dos estudantes e
sua capacidade de explicar conceitos uns aos outros.

Apesar dos beneficios evidentes, a implementacdo de metodolo-
gias ativas na educacdo superior enfrenta desafios significativos que ndo
podem serignorados. A transicdo de um modelo tradicional de ensino para
abordagens mais participativas exige uma mudanca cultural profunda nas

instituicdes educacionais (Alencar, 2020). Pois, muitos docentes, formados



em paradigmas educacionais tradicionais, sentem-se inseguros para ado-
tar novas praticas, especialmente quando ndo receberam formacao ade-
guada para implementar essas metodologias de forma eficaz.

Assim sendo, as metodologias ativas representam uma ferramenta
pedagdgica poderosa e necessdria para a educacao ambiental contempo-
ranea, especialmente no contexto da formacgdo teoldgica. Ao promoverem
a autonomia intelectual, o trabalho colaborativo e a conexdo direta com
os desafios do mundo real, essas abordagens capacitam os estudantes
ndo apenas a compreenderem teoricamente as questdes socioambientais,
mas a desenvolverem competéncias praticas para agirem como agentes de
transformacdo em suas comunidades.

A implementacdo dessas metodologias, apesar dos desafios exis-
tentes, representa um caminho promissor para formar lideres religiosos
verdadeiramente comprometidos com o cuidado da “casa comum” e com

a construcdo de uma sociedade mais justa e sustentavel.

Pedagogia da Libertacdao e Ecologia Integral como fundamento para a

Ecoteologia

Uma ecoteologia que busca relevancia pratica necessita de apor-
tes tedricos que conectem a fé com a justica social e ambiental. A peda-
gogia da libertacdo, desenvolvida pelo educador Paulo Freire, e o conceito
de ecologia integral, popularizado pelo Papa Francisco, oferecem aportes
tedricos robustos para essa construcao epistemoldgica. Segundo Santos et
al. (2024), a abordagem freireana, fundamentada no didlogo, na autono-
mia e na amorosidade, concebe a educagdo como um ato de libertacdo, no
qual educador e educando aprendem juntos em um processo de leitura

critica do mundo.



Nesse sentido, a pedagogia de Paulo Freire posiciona-se em opo-
sicdo direta ao que ele denominou “educagdo bancaria”, um modelo no
qgual o conhecimento é tratado como uma mercadoria a ser depositada em
mentes passivas e vazias (Freire, 2019). Em contrapartida, Freire propGe
uma educacgdo problematizadora, que parte da realidade concreta e das
“situacOes-limite” dos oprimidos para fomentar a conscientizagdo (Freire,
2019).

Com base no pensamento de Freire, entende-se que a conscien-
tizacdo ndo ocorre de maneira isolada, mas no encontro dialégico entre
educador e educando, onde ambos questionam a realidade, constroem
sentidos e promovem transformac8es concretas. Esse movimento dialé-
gico, segundo Santos et al. (2024), é essencial para a construcdo de uma
ética ambiental realmente inclusiva, pois reconhece e valoriza os saberes e
as experiéncias de todos os envolvidos no processo educativo.

Paralelamente, a ecologia integral surge como um paradigma que
alarga o conceito de meio ambiente, afirmando que “tudo estd interliga-
do” (Francisco, 2015). Essa abordagem, presente na enciclica Laudato Si’,
argumenta que a crise ambiental é inseparavel da crise social, e que ndo
se pode enfrentar uma sem abordar a outra. Murad (2016) destaca que
a ecologia integral prop®e uma visdo que conecta as dimensdes ambien-
tal, econdmica, social, cultural e cotidiana, denunciando as estruturas
de pecado que geram tanto a exclusdo social quanto a degradacdo da
natureza.

Por meio da integracdo entre fé, ciéncia e cultura, abre-se espaco
para a construcdo de uma ecoteologia verdadeiramente situada e relevan-
te, capaz de dialogar com os desafios contemporaneos e de promover a
justica socioambiental como eixo central de sua atuacdo. A educacdo reli-

giosa, ancorada nos principios da pedagogia libertadora e da ecologia in-



tegral, oferece um horizonte promissor para a emergéncia de praticas pe-
dagdgicas que contribuam para a construgdo coletiva de sociedades mais

justas, democraticas e sustentdveis (Boff, 2014).

Da teoria a pratica: formacgao discente e projetos de extensdao em Educa-

¢ao socioambiental

A transicdo da teoria académica para a pratica comunitdria € um
dos maiores desafios da educacdo superior, especialmente nos campos
que lidam com questdes socioambientais (Deus, 2020). No curso de Teolo-
gia, as Diretrizes Curriculares Nacionais (DCNs) estabelecidas pela Resolu-
¢do CNE/CES n? 4/2016, fundamentada no Parecer CNE/CES n2 60/2014,
definem principios e uma estrutura flexivel para os curriculos de Teologia,
sem prescrever rigidas listas de disciplinas, mas exigindo contextualizacdo
institucional, politica, geografica e social (Brasil, 2016; Brasil, 2014).

O Art. 32 das DCNs determina que o projeto pedagdgico explicite
objetivos gerais “contextualizado a sua insercdo institucional, politica, geo-
grafica e social”, abrindo espaco para a reflexdo sobre desafios ecoldgicos
locais e convidando os cursos a dialogarem com problemas concretos do
entorno (Brasil, 2016).

As DCNs organizam os conteudos curriculares em quatro eixos:
Formacdo Fundamental, Interdisciplinar, Tedrico-Pratica e Complementar.
O Eixo de Formacdo Interdisciplinar constitui a principal porta de entrada
regulatdria para a Ecoteologia, campo que dialoga com biologia, ecologia,
sociologia, politica e economia. A Ecoteologia é entendida como reflexdo
teoldgica sistemdtica que emerge do encontro entre consciéncia ecoldgica
e tradicdo cristd, relendo doutrinas como Criac¢do, Cristologia, Pneumato-
logia, Soteriologia e Escatologia a partir da crise socioambiental (Murad,
2016).



Embora as DCNs ndo tornem obrigatdria a Ecoteologia, criam
um arcabougo permissivo que permite as IES definirem curriculos
diversificados. Algumas instituicBes inovam incluindo explicitamente
a temadtica socioambiental, enquanto outras mantém foco tradicional.
Assim, as DCNs funcionam mais como fator habilitador do que determi-
nante curricular.

Os projetos de extensdo universitaria surgem como ferramentas
privilegiadas para conectar universidades e comunidades. No primeiro se-
mestre de 2025, um projeto de curricularizacdo de extensao na disciplina
Ecoteologia da Faculdade Boas Novas em Manaus envolveu estudantes do
22 periodo em quatro fases: identificacdo do problema, pesquisa e coleta
de informacdes, discussdo e avaliacdo, e socializagdo dos resultados (Deus,
2020).

Essas atividades proporcionaram experiéncias de aprendizagem
contextualizada, estimulando habilidades como pensamento critico, em-
patia e trabalho colaborativo. Os estudantes realizaram diagnodsticos parti-
cipativos e intervengBes comunitdrias, como oficinas educativas, mutirdes
de limpeza e elaboracdo de materiais adaptados culturalmente. A forma-
¢do continuada e a flexibilidade curricular reforcam o compromisso insti-
tucional com praticas pedagdgicas inovadoras e transformadoras, promo-

vendo uma sociedade mais equitativa e sustentdvel (Alencar, 2020).

Consideragoes finais

A andlise critica das metodologias ativas aplicadas ao ensino de
ecoteologia revela sua potencialidade transformadora na formacdo de
agentes de mudanca socioambiental, embora também evidencie desafios

significativos para sua implementacado efetiva. A pesquisa demonstrou que



aintegracdo entre pedagogia da libertacdo e ecologia integral, operaciona-
lizada através de metodologias ativas, representa caminho promissor para
a superacdo das limitagdes do modelo tradicional de ensino teoldgico, pro-
movendo uma formacdo mais integral e comprometida com a transforma-
¢do social.

A pesquisa evidenciou que as metodologias ativas, quando aplica-
das adequadamente ao contexto da ecoteologia, promovem ndo apenas
maior engajamento discente, mas também o desenvolvimento de compe-
téncias essenciais para a atuacdo transformadora na realidade socioam-
biental. No entanto, a efetividade dessas metodologias depende funda-
mentalmente da qualidade da formacdo docente, da disponibilidade de
recursos institucionais e do desenvolvimento de projetos de extensdo que
articulem teoria e pratica de forma consistente.

Os resultados da pesquisa apontam para a necessidade de apro-
fundamento das investigacdes sobre os impactos especificos das metodo-
logias ativas na conscientizagcdo socioambiental dos estudantes de teolo-
gia, especialmente no contexto brasileiro. A diversidade de experiéncias
analisadas sugere que ndo existe um modelo Unico de aplicacdo das meto-
dologias ativas na ecoteologia, mas sim a necessidade de contextualizacdo
das praticas pedagdgicas as especificidades locais e institucionais.

A andlise das limita¢Oes identificadas revela que a implementacdo
das metodologias ativas na ecoteologia enfrenta desafios estruturais re-
lacionados a resisténcia institucional, a formacdo docente inadequada e
a escassez de recursos para o desenvolvimento de projetos de extensao.
Estas limitacdes ndo invalidam a pertinéncia das metodologias ativas, mas
exigem estratégias especificas de superacdo que incluam investimento na
formacdo continuada dos educadores e no desenvolvimento de politicas

institucionais de apoio a inovacdo pedagogica.



Referéncias

ALENCAR, Janice Lima de. Educagdo Ambiental: Ressignificando Pratica
E Saberes, Através do Uso De Metodologias Ativas e da Tecnologia. 108
f. 2020. Dissertacdo (Mestrado Profissional em Ensino de Biologia)-
Universidade do Estado do Rio Grande do Norte, Mossord, 2020.

BOFF, Leonardo. Saber cuidar: Etica do humano- compaixdo pela Terra.
20. ed. Petropolis: Vozes, 2014.

BRASIL. Ministério da Educac¢do. Conselho Nacional de Educagdo. Camara
de Educacdo Superior. Resolucdo CNE/CES n2 4, de 16 de setembro de
2016. Didrio Oficial, Brasilia, 2016, p. 9-1. Disponivel em: https://portal.
mec.gov.br/component/content/article?id=12991. Acesso em: 10 jun
2025.

BRASIL. Ministério da Educacdo. Parecer CNE/CES n2 60/2014,

de 12 de margo de 2014. Diretrizes Curriculares Nacionais para

o curso de graduacdo em Teologia. Didrio Oficial, Brasilia, 2014.
Disponivel em: https://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_
docman&view=download&alias=47941-pces060-14-pdf&category
slug=setembro-2016-pdf&Itemid=30192. Acesso em: 10 jun 2025.

DEUS, Sandra de. Extensdo Universitdria: Trajetdrias e Desafios. Santa
Maria: PRE-UFSM, 2020.

FACULDADE BOAS NOVAS. 5° Paneiro Amazénico. Manaus: FBN, 2025.
https://www.youtube.com/watch?v=F3AG4uCKDcQ&t=199s. Acesso em:
20 jun 2025.

FRANCISCO, Papa. Carta Enciclica Laudato Si: Sobre o cuidado da casa
Comum. S3o Paulo: Paulinas, 2015.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 91. ed. Sdo Paulo: Paz e Terra,
2019.



LIPPEL LAUBENSTEIN, Franciele; SARI JUNIOR, Carlos Antonio; BORBA
DA SILVA, Rogério. Metodologia ativa na educac¢do ambiental: um novo
paradigma na formacdo de uma consciéncia coletiva. Revista de Direito
Socioambiental e Sustentabilidade, Santa Catarina, v. 10, n. 1, p. 55-74,
2024. Disponivel em: https://www.indexlaw.org/index.php/revistards/
article/view/10437. Acesso em: 02 jun 2025.

MURAD, Afonso Tadeu. Ecoteologia: Um Mosaico. Sdo Paulo: Paulinas,
2016.

NOGUEIRA, Céssio da Cruz; et. al. Metodologias ativas na educagdo
ambiental: Promovendo o engajamento dos estudantes e abordando

as mudancas climaticas por meio de abordagens interdisciplinares.
Conhecimento & Diversidade, Rio de Janeiro, v. 16, n. 44, p. 149-174,
2024. Disponivel em: https://revistas.unilasalle.edu.br/index.php/
conhecimento_diversidade/article/view/12032. Acesso em: 02 jun 2025.

SANTOS, Silvio Marques Souza. Et. al. Educacdo Popular e Ecologia
Integral: a praxis na Amazobnia. Revista do Movimento de Educacgdo de
Base, Brasilia, ed. 4, p. 20-30, 2024. Disponivel em: https://meb.org.br/
wp-content/uploads/2024/10/ARTIGO-Educacao-Popular-e-Ecologia-
Silvio-Marques-Revista-MEB-Edicao-4-2024.pdf. Acesso em: 06 jun 2025.

SPECKHAHN, Izabel; CHUEIRI, Débora. Educacdo Ambiental Através De
Metodologias Ativas: Uma revisdo bibliografica. Revista Valore, Santa
Catarina, v. 9, 2024, p. 01-14. Disponivel em: https://revistavalore.
emnuvens.com.br/valore/article/view/1717. Acesso em: 04 jun 2025.



EDUCAGCAO MUSEAL E PATRIMONIO RELIGIOSO:
POSSIBILIDADES PARA UM DIALOGO
INTER-RELIGIOSO

Juane Brauna Alves

Introdugao

Os Museus sdo espacos mediadores, sendo assim, sdo instituicdes
de carater educativo por natureza, desde suas primeiras definicdes pelo
ICOM (International Council Of Museums). De acordo com Desvallées e
Mairesse (20213, p. 64) o termo “museu” tanto pode designar a instituicdo
quanto o estabelecimento, ou o lugar geralmente concebido para realizar a
selecdo, o estudo e a apresentacdo de testemunhos materiais e imateriais
do ser humano e do seu meio. Uma das definicGes mais emblematicas foi

a de 1974, onde o ICOM conceitua esse espago como:

uma instituicdo permanente, sem fins lucrativos, a servico da so-
ciedade e do seu desenvolvimento, aberta ao publico, e que realiza
pesquisas sobre os testemunhos materiais do homem e seu meio,
que ele adquire, conserva, investiga, comunica e expde, com fins
de estudo, educacdo e deleite” (ICOM- Estatutos de 1974).

A definicdo de museu e sua missdo variam ao longo dos anos,
acompanhando as transformacgdes sociais e culturais. O museu, enquanto

espaco a servico da sociedade e de seu desenvolvimento, passou a incor-



porar novos elementos, como o patriménio imaterial (a partir dos anos
2000), a diversidade, a sustentabilidade e a participagdo das comunida-
des. Esses principios estdo presentes na definicdo mais recente do ICOM
(2022), elaborada a partir de um intenso processo colaborativo entre pro-

fissionais de diversas partes do mundo:

Um museu é uma instituicdo permanente, sem fins lucrativos e
ao servico da sociedade que pesquisa, coleciona, conserva, inter-
preta e expde o patrimonio material e imaterial. Abertos ao publi-
co, acessiveis e inclusivos, os museus fomentam a diversidade e a
sustentabilidade. Com a participacdo das comunidades, os museus
funcionam e comunicam de forma ética e profissional, proporcio-
nando experiéncias diversas para educacado, fruicdo, reflexdo e
partilha de conhecimentos (ICOM, 2022).

Dessa forma, os museus devem atuar como espagos educativos e
de transformacdo do individuo e da realidade, visto que a educacao, con-

ceito basilar da definicdo da instituicdo, pode ser entendida como:

O termo “educac¢do” vem do latim educere [conduzir para fora de,
ou seja, para fora da infancia], o que supde uma dimensao ativa do
acompanhamento nos processos educativos de transmissdo. Tem
ligacdo com a nogdo de despertar, que visa a suscitar a curiosidade
e a conduzir os individuos a interrogacdo e ao desenvolvimento
de reflexdes. A educacdo, particularmente a informal, visa, entdo,
a desenvolver os sentidos e a tomada de consciéncia. Ela é um
processo de desenvolvimento que pressupde mudanca e transfor-
macado, ao invés de condicionamento ou repeticdo, nogdes que ela
tende a opor (Desvallées, Mairesse, 2013, p. 38).

Ai é que adentra o campo da pedagogia museal ou educacdo mu-
seal, que segundo Allard e Boucher (1998), é um quadro tedrico e meto-
doldgico que estd a servico da elaboracdo, da implementacdo e da avalia-
cdo de atividades educativas em um meio museal, atividades estas que

tém como objetivo principal a aprendizagem dos saberes (conhecimentos,



habilidades e atitudes) pelo visitante. No Brasil, existe um instrumento
normativo que tem o intuito de guiar essas praticas dentro dos museus.
Trata-se da Politica Nacional de Educa¢do Museal (PNEM), instituida em
2017 e revisada em 2021 pelo Instituto Brasileiro de Museus (IBRAM), que

abordaremos no tdpico a seguir.

PNEM e a fungao social dos museus

Como introduzido anteriormente, a Politica Nacional de Educagdo
Museal (PNEM) é um conjunto de principios e diretrizes criado para orien-
tar, fortalecer e organizar o campo da educacdo museal no Brasil. Instituida
pelo Instituto Brasileiro de Museus (Ibram), a PNEM reconhece a educacdo
como uma das funcdes essenciais dos museus, ao lado da preservacao,
pesquisa e comunicacdo. Seu propdsito é promover a integracdo entre o
museu e a sociedade, valorizando os processos educativos que ocorrem
nesses espacos e incentivando uma atuac¢do mais consciente, participativa
e comprometida.

Desse modo, o documento busca consolidar a educagdo museal
como um campo profissional e cientifico, valorizando os educadores mu-
seais e garantindo sua formacdo continuada, condi¢des de trabalho e inser-
¢do nas esferas decisérias das instituicGes. Além disso, pretende assegurar
gue cada museu desenvolva um Programa Educativo e Cultural, articulado
ao seu plano museoldégico, de modo a refletir suas especificidades, publi-
cos e missao institucional. A implementacdo da PNEM se da por meio de
acOes articuladas entre o Ibram, os museus e os profissionais do setor. Suas
diretrizes abrangem a gestdo educacional, a formacdo de profissionais e a
relacdo entre museus e sociedade, promovendo acessibilidade, sustenta-

bilidade, inclusdo e diversidade cultural.



Por meio do incentivo a pesquisa, a troca de experiéncias e a cons-
trucdo de redes colaborativas, a PNEM busca transformar os museus em
espacos vivos de educacdo, cidadania e desenvolvimento social, atuando
em consonancia com as realidades locais e com o patriménio cultural bra-
sileiro em suas diversas formas. De acordo com a publicacdo “#Mobiliza
PNEM — Guia de Participacdo na Revisdo da Politica Nacional de Educa-
cdo Museal: OrientagGes e Diretrizes” do IBRAM, o processo de revisdo da
PNEM surge da necessidade de atualizar e aprimorar a politica para que ela
se torne mais representativa, inclusiva e condizente com a realidade diver-
sa do campo museal brasileiro. Apesar de sua construgdo participativa e
dos avancos obtidos desde sua instituicao, foi identificado que a PNEM, em
sua formulagdo original, carecia de dados objetivos sobre a pratica edu-
cativa nos museus do pais. Essa lacuna motivou a realizacdo da Pesquisa
Nacional de Praticas Educativas dos Museus Brasileiros (PEM Brasil), em
2022, que revelou tanto o potencial quanto os desafios enfrentados pelos
profissionais da area, especialmente no que diz respeito a valorizacdo, a
representatividade e a inclusdo social dentro das instituicdes museais.

Com base nos resultados da pesquisa e nas discussdes ocorridas
durante o Il Encontro Nacional de Educacdo Museal (EMUSE), realizado
em julho de 2023 em Cachoeira (BA), percebeu-se a urgéncia de revisar
a PNEM para garantir que suas diretrizes contemplem a diversidade ter-
ritorial, social e cultural do Brasil. A proposta da revisdo busca, portanto,
reformular conceitos, atualizar principios e assegurar que a politica seja
um instrumento de fortalecimento da educacdo museal como campo pro-
fissional, cientifico e socialmente comprometido. Além disso, pretende-se
incorporar de forma efetiva a presenca e a voz de grupos historicamente
sub-representados como pessoas negras, pertencentes a comunidades

tradicionais, LGBTQIAPN+, e pessoas com deficiéncia (PCD), de modo que



suas experiéncias e saberes sejam reconhecidos e integrem as praticas
educativas dos museus.

Para conduzir esse processo, foi criada a Comissdo Nacional de Re-
visdo da PNEM (CNR-PNEM), formada a partir dos grupos de trabalho do
EMUSE e ampliada em 2024 para incluir novos participantes. A comissdo
tem como objetivos principais revisar o texto da Portaria n2 605/2021, re-

I”

formular a definicdo de “educa¢do museal” sob uma perspectiva pragma-
tica e propor instrumentos de implementacdo que subsidiem um futuro
Programa Nacional de Educacdo Museal. Entre as agdes previstas estdo
a analise critica da PNEM vigente, a identificacdo de lacunas e oportuni-
dades, o mapeamento de politicas integradas e a proposicdo de metas e
agentes responsaveis pela execucdo. Assim, a revisdo da PNEM represen-
ta um movimento politico e social de fortalecimento da educacdo museal
como prética inclusiva, plural e transformadora.

De forma geral, podemos resumir algumas ideias centrais defendi-
das pela PNEM até o momento:

Acesso e inclusdo: o museu deve garantir o direito a cultura e a
educacdo a todos, respeitando diversidades.

Democracia e participagdo social: as comunidades e publicos de-
vem participar da construcdo das narrativas e das a¢Bes educativas, visto
gue as primeiras experiéncias museais foram elaboradas em um contexto
colonial e as relagBes sociais hierarquizadas produziram exclusdo de parte
consideravel da populacdo e das culturas no pais.

Diversidade cultural: o museu deve reconhecer e valorizar diferen-
tes identidades, tradicdes e modos de vida.

Educagéo como processo permanente: a formagdo ocorre ao longo

da vida e em multiplos espacos, ndo apenas na escola.



Museu como espago de didlogo e transformagdo social: 0 museu
educa ao promover o encontro de saberes e ao estimular o pensamento
critico.

Assim, explicita-se que 0os museus sdo instituicdes dotadas de uma
funcdo social. Mais do que espacos de guarda e conservacdo de acervos,
0s museus afirmam-se como instituicdes a servico da sociedade e de seu
desenvolvimento, impulsionando o encontro entre memoria, democra-
tizacdo do conhecimento e cidadania. Nessa perspectiva, a fungdo social
dos museus se expressa na capacidade do museu de produzir e difundir
conhecimento de forma democrdtica, de fomentar didlogos e contribuir
para a transformacdo social. O processo educativo em museus se realiza
no encontro entre sujeitos, objetos e contextos culturais, e nesse cendario
o papel do mediador/ educador torna-se fundamental. A mediacdo é com-
preendida como uma agdo comunicativa, em que o educador atua “entre”
0 acervo e o publico, facilitando a construcdo de sentidos. O mediador é
aquele que provoca reflexdes, suscita perguntas e promove trocas simbo-
licas entre as partes envolvidas, articulando diferentes saberes e experién-
cias.

Como afirma Mario Chagas, o museu deve ser um espaco de es-
tudo, pesquisa e reflexao, capaz de provocar mudancas na sociedade. Nao
se restringindo apenas a conservacdao de um passado, mas se pondo como
instrumento de denuncia de desigualdades e auséncias, de questionar he-
gemonias e dar visibilidade as vozes silenciadas. O museu, enquanto locus
de acdo e de diadlogo, transforma o patrimoénio cultural em instrumento de
aprendizado, emancipacdo e resisténcia. Neste ensejo, pensar educacdo
museal se torna essencial quando tratamos de objetos de memdria sen-
sivel ou de objetos religiosos. De que maneira esses objetos estdo sendo

inseridos na narrativa expografica do museu e nas mediac¢des culturais?



Patrimonio religioso nos museus: tipologias de museu e possibilidades

Apds refletirmos sobre a funcdo social dos museus e a importancia
da educacdo museal, focalizaremos a nossa discussdo no ambito do patri-
monio religioso. Este tipo de patrimoénio, que abrange tanto bens materiais
quanto expressdes imateriais, constitui uma dimensao expressiva das me-
morias e das identidades culturais de diversos grupos sociais. A musea-
lizacdo do sagrado, nesse sentido, representa um desafio ético: deslocar
objetos de fé para o espaco expositivo implica em interpretar e comunicar
seus sentidos respeitando as comunidades de origem, viabilizando as pos-
sibilidades de didlogo inter-religioso.

Ou seja, sob a perspectiva da educagdo museal, o patrimoénio re-
ligioso torna-se uma oportunidade para exercitar o didlogo entre crencas
e culturas, estimulando a reflexdo, o reconhecimento e respeito a diversi-
dade e a construcdo de uma cultura de paz. Assim, o museu se consolida
como espaco de mediacdo simbdlica, onde o sagrado deve ser compreen-
dido em suas multiplas camadas de sentido: ndo apenas como objeto his-
torico ou estético, mas como objeto de culto e como patrimdnio cultural.

A discussdo sobre patrimoénio religioso também revela as tensées
coloniais e pds-coloniais presentes nas instituicdes museais. Muitas vezes,
os objetos de fé (principalmente quando se trata das religides afro-brasi-
leiras e indigenas) foram deslocados de seus contextos originais, submeti-
dos a narrativas eurocéntricas e silenciadoras. Assim, pensar a educacdo
museal em torno do patrimdnio religioso implica reconhecer essas lacunas
e pensar taticas para reparar essas assimetrias historicas, abrindo espaco
para o didlogo entre saberes e praticas diversas. Um dos caminhos possi-
veis, e que sdo defendidos pela PNEM é a de participacdo ativa dos agentes
de determinada religido, para que assim, tal patrimonio seja exposto de

forma efetiva e consciente.



Diante dessas consideragdes, é importante observar que o patri-
monio religioso adentra nas exposi¢cdes dos museus de multiplas formas
e sob distintas abordagens museoldgicas. Cada instituicdo, conforme sua
natureza e missdo, propde maneiras especificas de narrar e representar o
sagrado. A seguir, discutiremos algumas dessas tipologias, evidenciando

suas especificidades e potencialidades.

Museus eclesidsticos

Os museus eclesidsticos sdo instituicdes dedicadas a preservacao,
estudo e difusdo dos bens culturais da Igreja Catodlica. S3o vinculados dire-
tamente a uma instituicdo religiosa, a catedrais, pardquias ou ordens reli-
giosas, e tétm como principal objetivo documentar e valorizar o patrimoénio
religioso catdlico em propdsito catequético. Seu acervo pode incluir obras
de arte sacra, objetos litUrgicos, manuscritos, livros e documentos histori-
cos. Embora muitas vezes sejam confundidos com os museus de arte sacra,
diferenciam-se por sua tutela institucional e funcdo pastoral, caracteristi-
cas que os inserem diretamente na missdo evangelizadora da Igreja.

A definicdo mais clara dessa tipologia é apresentada na Carta Cir-
cular “A Funcdo Pastoral dos Museus Eclesidsticos” (2001), publicada pela
Comissdo Pontificia para os Bens Culturais da Igreja (CPBCI). O documento
orienta as dioceses do mundo inteiro sobre a preservagdo e a valorizagao
dos bens culturais eclesidsticos, ressaltando que esses museus ndo sdo
meros depdsitos de objetos descontextualizados, mas “viveiros perenes”,
onde se transmitem o génio e a espiritualidade das comunidades cristas.
Assim, o museu eclesiastico deve ser entendido como uma instituicdo
pastoral. Segundo Afonso (2013), o museu eclesidstico prolonga a ac¢do

da Igreja no mundo concreto, associando sua funcdo pastoral as funcdes



museoldgicas cldssicas como a preservacdo, documentacdo, pesquisa e co-
municacao.

Esses museus sdo, portanto, parte integrante da estrutura eclesial
e atuando em harmonia com a missdo das dioceses. Sua funcdo pastoral se
articula com a funcdo cultural, tornando-os espacos de encontro entre fé,
arte e histéria. Neles, o patrimonio religioso é valorizado como expressao
viva da espiritualidade cristd. Um dos exemplos mais emblematicos dessa
tipologia sdo os Museus do Vaticano, criados no inicio do século XVI sob o
pontificado de Julio Il. Situados na Cidade do Vaticano, constituem um dos
maiores e mais antigos complexos museoldgicos do mundo, com cerca de
70 mil obras que abrangem desde esculturas romanas até pinturas renas-

centistas.

Museus de Arte Sacra

Os museus de arte sacra sdo instituicdes voltadas ao estudo, con-
servacdo, documentacgdo e exposicdo de bens produzidos para o culto e a
pratica litUrgica. Seus acervos relinem arte sacra: esculturas devocionais,
quadros, fragmentos arquiteténicos, paramentos, prataria, ourivesaria,
mobilidrio, manuscritos e demais objetos que, originalmente, tiveram des-
tinacdo liturgica. A especificidade dessa tipologia reside na necessidade de
reconhecer o vinculo funcional e simbdlico desses objetos com as prati-
cas religiosas das comunidades que os produziram e utilizaram. Para falar-
mos dessa tipologia, se faz necessario comentar brevemente sobre o seu
contexto histérico que a ocasionou. A passagem dos objetos religiosos do
espaco sagrado para o espaco museal intensificou-se a partir do final do
século XVIIl, como observa Roque (2011), e no Brasil ganhou novo contor-

no apos a promulgacdo da Lei da Separacdo do Estado das Igrejas (1890),



quando muitos bens foram retirados das igrejas e incorporados a museus
nacionais e regionais.

As ac¢des de coleta, preservacao e catalogagdo surgiram como es-
tratégias para proteger um patriménio ameacgado, estabelecendo as bases
para a consolidacdo dos museus voltados a histdria e a preservacdo desses
bens. Contudo, esse processo também acarretou frequente descontextua-
lizacdo: até a ultima década do século XX, muitos objetos religiosos foram
apresentados predominantemente como itens de artisticos, perdendo em
exposicdo a énfase em sua funcionalidade liturgica original (Roque, 2011),

assim, 0os museus de arte sacra surgem como alternativa a essa realidade.

Museu das Religides

Os museus das religides ou museus das religides mundiais sdo ins-
tituicGes recentes que buscam representar e comparar diferentes tradi-
cOes religiosas, promovendo o didlogo intercultural e a compreensdo entre
diversas religides pelo mundo. De acordo com Charles D. Orzech (2020), o
uso do termo “religiGes mundiais” é, no entanto, problematico, pois levan-
ta questdes sobre os critérios que definem quais religides sdo consideradas
“mundiais” e quais ndo sdo. Essa categoriza¢do influencia diretamente a
forma como os museus constroem suas narrativas expograficas, ja que é a
partir dela que se estruturam as comparacdes entre praticas e doutrinas
religiosas.

Um dos exemplos apontados por Orzech é o Musée des Cultures
du Monde, localizado em Quebec, Canada, que possui um vasto acervo
multirreligioso. Segundo a instituicdo, sua missdo é preservar, estudar e
divulgar o patrimonio religioso canadense e internacional, incentivando o

respeito e a tolerancia entre as diversas tradi¢es espirituais. O museu reud-



ne cerca de cem mil pecas e promove exposicdes que abordam as grandes
tradicGes religiosas do mundo, destacando aspectos etnoldgicos dos obje-
tos, fundamental para compreender os fendmenos religiosos e sociais que
os originam. Dessa forma, podemos enxergar nessa tipologia novidade no
campo da educacdo, funcionando como espacos de didlogo e aprendiza-
gem sobre a diversidade das crencas, destacando as experiéncias humanas
e espirituais que ddo sentido as praticas religiosas, promovendo o reco-

nhecimento mutuo entre culturas e a valorizacdo da pluralidade religiosa.

Novos caminhos: templos se tornam museus

Nas ultimas décadas, observa-se um fendmeno museoldgico in-
verso ao tradicional processo de musealizacdo: sdo agora os templos que
se transformam em museus. Como aponta Maria Isabel Roque (2011), se
antes os objetos religiosos eram retirados de seus contextos liturgicos e in-
corporados a museus, atualmente sdo as praticas museoldgicas que aden-
tram o espaco sagrado. lgrejas histéricas e templos de diversas tradi¢cdes
vém adotando procedimentos de inventario, documentacdo e preserva-
¢do museoldgica, para proteger seus acervos e para valorizar o patriménio
que abrigam. No Brasil, essa tendéncia foi fortalecida por politicas publicas
e pela atuacdo do Instituto do Patrimoénio Histérico e Artistico Nacional
(IPHAN). O drgdo passou a incentivar inventarios e a adicdo da dimensdo
museal nesses espacos. Além do valor religioso, o turismo patrimonial tor-
nou-se uma importante ferramenta para a sustentabilidade desses edifi-
cios.

Paralelamente as experiéncias das instituicdes catdlicas, surgiram
também iniciativas de musealizacdo de terreiros afro-brasileiros, que ex-

pressam processos de reafirmacdo identitaria e resisténcia cultural. Como



analisam Campos e Ribeiro (2012), a partir da década de 1980, movimen-
tos como o Movimento Negro Unificado impulsionaram politicas de pa-
trimonializacdo dos terreiros, reivindicando reconhecimento e valorizacdo
das religiGes afro-brasileiras. O tombamento do Terreiro da Casa Branca do
Engenho Velho, em Salvador (BA), em 1986, foi um marco nesse processo,
legitimando os terreiros como espacos de memoria e ancestralidade. O
mesmo movimento de reconhecimento se estende as comunidades indi-
genas, cujos objetos e praticas religiosas foram historicamente retirados de
seus contextos e representados de modo descontextualizado em museus.
Como destaca Marilia Xavier Cury (2022), a partir da década de 1970, sur-
gem experiéncias colaborativas entre museus e povos indigenas, que resul-
tam em formas de autorrepresentacdo nos museus e a criagdo de espacos
museoldgicos préprios. Essas novas experiéncias ddo origem a museus co-
munitarios e centros de memdria em territérios indigenas, promovendo o
protagonismo das comunidades.

Podemos utilizar como exemplo o Museu Maguta, fundado em
1991 em Benjamin Constant (AM), considerado o primeiro museu indigena
do Brasil. Criado a partir do Centro de Documentacdo e Pesquisa do Alto
Solimdes (CDPAS/MAGUTA), o museu é coordenado pelos proprios indige-
nas Tikuna. O espaco atua na valorizacdo da cultura Tikuna e na defesa de
seus direitos, apresentando acervos e exposicoes elaborados pela comu-
nidade. Assim, o movimento de musealizacdo de espacos sagrados, sejam
igrejas, terreiros ou aldeias, revela um novo caminho para a museologia
contemporanea, que busca integrar praticas de preservacdo e educacao,

respeitando os contextos culturais e religiosos de onde originam.



Caminhos para didlogos

Os museus, engquanto espacos de memoria e de educacdo, tém o
potencial de promover didlogos inter-religiosos por meio da valorizacdo da
diversidade e da escuta entre tradicGes distintas de fé. Quando assumem
uma postura ética e plural, os museus se tornam ambientes onde diferen-
tes expressGes do sagrado podem ser expostas em suas especificidades,
sem hierarquiza¢des e esvaziamentos. Assim, o patrimonio religioso se
mostra para além de testemunhos materiais ou imateriais de crengas, mas
uma ferramenta de convivéncia e reconhecimento mutuo. As exposicdes
gue apresentam o fenémeno religioso, quando concebidas de forma parti-
cipativa e respeito as comunidades de origem, permitem ao publico refletir
sobre as aproximac8es simbdlicas entre religides e reconhecer as multiplas
formas de vivenciar o transcendente.

Recentemente, em novembro de 2025, foi inaugurada no Museu
de Arte Sacra de Pernambuco (Olinda-PE) a exposicdo “Orixamba”. A mos-
tra, composta por fotografias de Paulinho Filizola, registra momentos de
celebracdo e devocdo no histérico Terreiro de Xamba, em Olinda, ao longo
de mais de duas décadas. Realizada em um museu vinculado a Arquidio-
cese de Olinda e Recife, a mostra é um ato de didlogo inter-religioso entre
o catolicismo e as religides afro-brasileiras, historicamente marginalizadas.
Ao acolher essa narrativa no espaco museal catélico, o MASPE reafirma o
compromisso com a funcdo social dos museus. Dessa forma, “Orixamba” é
um exercicio de educacdo museal e inter-religiosa, que convida o publico
a reconhecer a beleza da diversidade da fé e a importancia de se construir

uma sociedade fundada no respeito, na empatia e na partilha de saberes.



Consideragoées finais

A partir das reflexGes apresentadas neste artigo, compreendemos
que os museus configuram-se como espagos potencialmente educativos,
capazes de refletir sobre o sagrado em suas multiplas manifestacées e
formas de expressdo enquanto patriménio cultural, independente de sua
tipologia. Assim, esses espacos sdo capazes de promover o didlogo inter-
-religioso ndo apenas por meio das exposi¢cdes, mas também através de
programacoes e atividades educativas que estimulem a escuta, a convivén-
cia e o respeito entre diferentes tradi¢cdes de fé.

Nesse contexto, a educacdo museal destaca-se como eixo estru-
turante para promover a interlocucdo entre o patrimdnio e a sociedade.
A partir das diretrizes da Politica Nacional de Educagdo Museal (PNEM),
reafirma-se o potencial transformador dos museus quando estes atuam de
forma participativa, democratica e dialdgica. A mediacdo educativa, vista
como espaco de escuta, debate e construcdo coletiva de sentidos, é capaz
de romper com visdes hierarquizantes do sagrado e de devolver aos obje-
tos religiosos a dimensdo simbdlica, cultural e espiritual que lhes é prépria.
Assim, a educacdo museal se consolida como um campo que promove o

encontro entre saberes, memoarias e identidades diversas.

Referéncias

AFONSO, André das Neves. Os museus eclesidsticos e a sua funcdo
pastoral. In: Revista Vox Musei Arte e Patrimoénio, Vol. 1, 2013. Disponivel
em: https://repositorio.ulisboa.pt/bitstream/10451/9112/2/ULFBA_PER_
Andr%C3%A9%20das%20Neves%20Afonso.pdf Acesso em 25 out. de
2024



BERTO, Jodo Paulo. Preservacdo de Bens Culturais Sacros: os Museus

de Arte Sacra e suas especificidades. UNICAMP, Campinas- SP. 2016.
Disponivel em: https://www.cmu.unicamp.br/viiiseminario/wp-content/
uploads/2017/05/Preserva%C3%A7%C3%A30-de-Bens-Culturais-Sacros-
o0s-Museus-de-Arte-Sacra-e-suas-especificidades-J0O%C3%830-PAULO-
BERTO.pdf Acesso em: 25 out. de 2024

CAMPOS, Z. D. P,; RIBEIRO, E. S. Patrimonializacio, Musealizagdo e
Identidade no Terreiro de Xambd no Recife in: Museus afrodigitais e
politicas patrimoniais. Org. Sérgio Figueiredo Ferretti. DUFMA, 2012.

CHAGAS, Mério de Souza. Hd uma gota de sangue em cada museu.
UNIRIO, 2019. Disponivel em: https://revistas.ulusofona.pt/index.php/
cadernosociomuseologia/issue/view/30 Acesso em: 30 out. 2025

CURY, Marilia Xavier. Metamuseologia: reflexividade sobre a triade
musealia, musealidade e musealizagdo, museus etnogrdficos e
participagdo indigena. Revista Museologia e Interdisciplinaridade, v. 9,
n. ja/jul. 2020. Disponivel em: https://doi.org/10.26512/museologia.
v9i17.29480. Acesso em: 25 out. de 2024

DESVALLEES, André; MAIRESSE, Francois. Conceitos-chave de Museologia.
Traducdo: Bruno Brulon Soares, Marilia Xavier Cury. ICOM: Sdo Paulo,
2013.FIGUEIREDO, Betania Gongcalves; VIDAL, Diana Goncalves. Disponivel
em: http://www.icom.org.br/wp-content/uploads/2014/03/PDF _
Conceitos-Chave-de- Museologia.pdf Acesso em25 out. de 2024

GOV. BR Politica Nacional de Educagdo Museal- IBRAM. 2025. Disponivel
em: https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/politicas-do-setor-
museal/politica-nacional-de-educacao-museal-pnem Acesso em: 04 de
out. de 2025

IBRAM. Politica Nacional de Educagdo Museal. 2017. Disponivel em:
https://www.gov.br/museus/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/
relatorios-e-documentos/politica-nacional-de-educacao-museal-2013-
pnem Acesso em 04 de out. de 2025



IBRAM. #Mobiliza PNEM. Guia de participacdo na revisdo da Politica
Nacional de Educacdo Museal: OrientacGes e diretrizes. 2023. Disponivel
em https://www.gov.br/museus/pt-br/assuntos/politicas-do-setor-
museal/politica-nacional-de-educacao-museal-pnem/revisao-da-pnem/
guia-de-participacao-na-revisao-da-pnem Acesso em 04 de out. de 2025

ICOM. Nova Definig¢do de Museu. [s.l.], 2022. Disponivel em: https://www.
icom.org.br/nova-definicao-de-museu-2/ Acesso em 04 de out. de 2025

MUSEE des Cultures du Monde. A propos du Musée. Disponivel em:
https://museedescultures.com/musee/ Acesso em 04 de out. de 2025

MUSEU Maguta. Histéria. Disponivel em: https://museumaguta.com.br/
Acesso em 04 de out. de 2025

ORZECH, Charles D. Museums of World Religions: Displaying the Divine,
Shaping Cultures. Bloomsbury Studies in Material Religion. Bloomsbury
Publishing, 2020.

ROQUE, Maria Isabel. A exposicdo do Sagrado no Museu. Comunicagdo

& Cultura. n.11, 2011. Lisboa: Universidade Catdlica Editora. Disponivel
em:https://www.researchgate.net/publication/265333797_A_exposicao_
do_sagrado_no_museu Acesso em 25 out. de 2024.



MISTICAS E JUSTICA SOCIOAMBIENTAL

POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL
DAS RELIGIOES DO MUNDO

Gilbraz Aragdo

Maruilson Souza
Introducgao: religido e diversidade

Este texto pretende apresentar aos estudiosos de religido brasi-
leiros as contribuicbes de Wilfred Smith, professor de religido comparada
muito importante para pensarmos a diversidade das religies ndo como
um castigo original, mas como uma béncdo das origens. Ele propds uma
teologia fundamental das religides do mundo, tomando por base todos os
seus textos e narrativas sagradas e aprofundando o imaginario espiritual
comum e a experiéncia transreligiosa que ai aparece. Essa interpretacdo é
bastante adequada para falarmos das religiosidades que se reconfiguram
na Aldeia Global contemporanea.

Wilfred Cantwell Smith (1916-2000) foi um professor canadense
de religido comparada. Especialista em linguas orientais e islamismo, suas
pesquisas o levaram a dirigir, por uma década, o Centro de Estudos de
Religides Mundiais na Universidade de Harvard (EUA), além de fundar o
Instituto de Estudos Islamicos da Universidade McGrill (Quebec) e o Depar-
tamento de Estudos da Religido da Universidade Dalhousie (Halifax). Por

suas pesquisas e esforcos para estabelecer centros de estudos cientificos



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

da religido, foi considerado um dos mais influentes estudiosos da histéria
comparada das religides no século 20 (Putnam et al, 2021).

Diferente dos estudos da religido predominantes na sua conjuntu-
ra, Smith foi um critico da perspectiva eurocéntrica dos estudos orientais
e do colonialismo intelectual. Defendia a necessidade de convivéncia pa-
cifica e respeitosa entre as pessoas das diversas religides, assim como a
compreensdo mutua das suas histérias e mitos. Dai sua defesa da impres-
cindibilidade de se levar todas as religides e culturas igualmente a sério.

Em um contexto que enfatizava as teologias particulares, Smith
propds uma teologia mundial fundamental das religides, tendo por base
ndo a Biblia, mas as experiéncias espirituais registradas entre e além dos
textos sagrados de todas as religies. Na mesma linha, Paul Tillich ja havia
preconizado argumento semelhante e, recentemente, a colecdo “Pelos
muitos caminhos de Deus” da Associagdo Ecuménica de Tedlogos/as do
Terceiro Mundo (Souza, 2015) buscou avaliar e desenvolver essa descon-
certante fronteira teoldgica. O desafio principal do projeto é a fundamen-
tacdo de uma experiéncia de sagrado comum, em meio as diversas formas

religiosas da humanidade.

O que é mesmo religido? Diferentes concep¢des do sagrado

De acordo com Smith, as religiGes sdo produtos histérico-culturais
daquilo que os humanos em seus contextos especificos captaram da divin-
dade e a ela responderam, refletem as possibilidades e limites cognitivos
contextuais de cada povo. Por conseguinte, elas se organizam como modo
de manter e expressar as formas como os povos origindrios e as subse-
guentes matrizes culturais agiram, reagiram, sentiram e pensaram diante
da novidade da percepc¢do e da experiéncia com o divino nos seus diferen-

tes contextos.



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

Na obra “o sentido e o fim da religido” (2007), publicada origi-
nalmente em 1962, Smith, numa perspectiva historico-filoséfica, investiga
propriamente o conceito de religido. Para ele o termo deveria até ser aban-
donado por ser enganoso, distorcer a realidade, por gerar intolerancia, por
ser criacdo ocidental e por ndo fazer parte do vocabulario linguistico de
outras civilizagGes.

Na opinido de Smith, diferente do que se popularizou, o termo re-
ligido ndo representa uma categoria universalmente aceita. Ao contrario,
€ uma criacdo recente — séculos XVII e XVIII — e eurocéntrica, que ndo ex-
pressa nem a complexidade nem a dinamicidade da vida religiosa. Junte-se
a isso o fato de nenhum dos fundadores das religides, com excecdo do
profeta Maomé, terem consciéncia de estarem estabelecendo um sistema
que poderia ser definido como religido. Para ele, na sua concepgdo primor-
dial, todas as “religides” propdem algo novo: realizar um esforgo para unir
a humanidade ao redor de um projeto comum, a adoragdo a Deus.

Smith prefere o termo “tradi¢des cumulativas” no lugar de “re-
ligido”. De acordo com ele, “tradicdes” melhor representaria o conjunto
de costumes, instituicdes e leis que organizam as diferentes comunidades
de fés, como também as formas de culto ao Deus que é Unico, Criador e
Libertador da humanidade.

Para Smith, ha duas maneiras de conceber a “religido”: como al-
guém de fora (outsider) ou como um fiel, alguém de dentro (insider). O pri-
meiro apresenta-se como observador, supostamente neutro. Esse, tende
a destacar as incoeréncias internas, assim como o que difere e separa as
muitas “religides”, classificando certas “doutrinas” como “falsas” e outras
como “verdadeiras”.

A outra forma de compreender a “religido” apontada por Smith é
a que expressa o olhar do insider, de alguém de dentro. Diferente do out-

sider que divide, o insider oferece uma perspectiva de avaliacdo que inclui



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

a experiéncia de quem vivéncia a fé, cultua e obedece a divindade. Conse-
quentemente, daquilo que une as pessoas, apesar dos diferentes sistemas
de crengas, das dispares cosmovisGes e concepcgdes doutrinarias. Segundo
Smith, esse é — ou deveria ser — o objetivo Ultimo de todas as religides.

Por outro lado, Smith entende ser necessario distinguir fé das “tra-
dicdes cumulativas”. Enquanto essas Ultimas sdo lentes, condicionadas
culturalmente, através das quais construimos comunidades ideoldgicas as
quais — de acordo os sistemas de praticas, ritos, valores e crengas — nomi-
namos de budismo, cristianismo, judaismo e islamismo (Bobson, 2007, p.
126-128), a primeira diz respeito a atitude e a relacdo pessoal dos fiéis com
seu Deus, expressos na pratica cotidiano do amor, nos canticos entoados,
nas ora¢des e na emocdo do ajuntamento comunitario.

Voltemos a pergunta inicial: O que € mesmo a religido, enquanto
experiéncia, por entre as suas multiplas formas? A experiéncia religiosa é
sempre uma busca humana, frente a morte, as limitacdes e ao caos que
nos rondam e mitigam a saude. E busca e projecdo de transcendéncia, en-
tre e para além de nds, que, quem alcanga, interpreta como manifestacao
poderosa e mais-que-humana de sentido, de uma outra realidade que nos

antecede e ultrapassa, extraordinaria e quase indizivel, que se tenta co-

municar por simbolos, narrativas mitoldgicas, rituais liturgicos, com conse-
guéncias éticas e interditos morais.

E um protesto contra o sem-sentido ameacador da vida, do que
estd ai, afirmando a existéncia de uma patria da identidade, um outro
reino, de fraternidade e paz, de salde completa ou salvagcdo, que contradiz
a evidéncia de uma sociedade cadtica, alienada, sem irmdos e em guerra.

A religido é paixdo, paixdo infinita e sentimento oceanico, é amor
pelo ideal em confronto com a realidade, é forca estruturante e significa-

tiva dos dados e fatos, construida pela matriz valorativa da consciéncia.



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

A experiéncia religiosa deve ser razodvel, mas estd para além da razdo, é
exercicio do desejo humano frente ao reconhecimento de pouco poder
para a gente ser na vida, € uma imaginativa e sentimental antecipacdo do
real (ainda) inexistente. Religido até parece doidice, mas pode ser antido-
to a loucura de existir: como dizia Guimardes Rosa, no Grande Sertdo, “O
que mais penso, testo e explico: todo-o-mundo é louco. O senhor, eu, as
pessoas todas. Por isso é que se carece principalmente de religido: para se
desendoidecer, desdoidar. Reza é que sara loucura. (...) Muita religido, seu
moco! Eu ca, ndo perco ocasido de religido” (Rosa, 2019, p.19).

O que é uma religido? E a encenacdo ritual de um conjunto de
mensagens simbdlicas de importancia medular para a conservacao do es-
tatuto humano do homem. Mas como toda experiéncia de conhecimento
da gente, a mistica, a reveréncia ao mistério da realidade, também pode se
perverter em misticismo alienado e neurotizante; a religido, que liberta a
visdo apenas do que se vé, também pode degenerar em alienacdo e neu-
rose. A questdo é como interpretamos as coisas. Dizer que “Jesus Cristo é
o Senhor”, entdo, pode relativizar e questionar os senhores deste mundo
(o pai, o padre ou pastor, o politico, o professor, o patrdo etc.), como pode
também sacraliza-los enquanto enviados ou legados de Deus.

O simbolo, escrito ou esculpido, liberta ou submete a gente. Posso
olhar para Jesus, por exemplo, e encontrar forca para enfrentar as cruzes
injustas, como a sua, ou entdo achar consolo (“Mais sofreu Jesus”) para
carregar como ele uma cruz tida como destino divino — porque eu ou a
humanidade ofendemos a Deus e precisamos pagar com O NOSSO Suor e
sangue! Toda religido tem muito duas coisas: esperanca e dinheiro. Ndo é
possivel separd-las, mas somente escolher como combina-las: ou se junta
dinheiro vendendo falsas esperancas ao povo, ou o0 povo reune o seu di-

nheiro em mutirdo para ir construindo a esperanca!



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

As grandes tradigoes religiosas da humanidade

Quando comegou a religiosidade? O que anima mesmo a vida da
gente?! Comeca aqui a busca por re-ligacdo espiritual, através de sacrifi-
cios e do éxtase, com os espiritos da natureza (Aslan, 2018). A religiosidade
tribal ou “arcaica” geralmente acreditava e acredita que a alma da pessoa
e de todos os seres vivos, o seu “sopro de vida”, sobrevive a morte numa
espécie de sobrevida imaterial. Ela vai habitar lugares sagrados, “terras-
-sem-males”, e precisa ser agraciada com oferendas para trazer beneficios
e salde para a comunidade. Ha casos até em que o indigena morto é quei-
mado e as cinzas ingeridas pela familia e, todo ano, a tribo faz festa para
que os espiritos fiqguem contentes e protejam a aldeia, intervenham com
beneficios magicos, poder salvifico. Desenvolve-se, assim, com diversas
formas, uma crenca na imortalidade da alma.

... Ndo é muito dificil para Ad3o e Eva concluirem que suas almas
— 0 que os faz serem eles préprios — ndo sao diferentes em forma ou subs-
tancia das almas dos que os rodeiam, das almas daqueles antes deles, dos
espiritos das arvores e dos espiritos das montanhas. O que quer que sejam,
seja qual for a sua esséncia, eles a compartilham com toda a criacdo. Sdo
parte de um todo. Essa crenca é chamada animismo... (Aslan, 2018, p. 18).

Depois, as mais antigas esculturas conhecidas da pré-historia reve-
lam um culto principal dedicado ao espirito criador das origens, uma Deu-
sa-mae, fonte de toda vida, rainha da terra, soberana de todo nascimento.
Apds a invencdo da criacdo de animais e da revolucdo agricola, essa Deusa
aos poucos é afastada pelo Deus supremo, simbolizado como macho no
céu (em consonancia com a “descoberta” do papel masculino na transmis-

sdo da vida), ou entdo surgem hierogamias e triades mitoldgicas.



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

Uma primeira matriz religiosa, entdo, é a dos povos originarios
ou indigenas, a busca de encontro com os antepassados e for¢as naturais
através de oferendas e do éxtase mistico, que ocorreram por toda a Terra.
E o caso dos africanos e amerindios, de cujos encontros resultaram fulgu-
rantes religiosidades brasileiras. Possuimos ainda hoje mais de trezentas
etnias indigenas, com suas varias culturas e percepcbes do sagrado, mas
com tragos recorrentes de xamanismo, onde o pajé organiza a reza em
experiéncias extaticas e realiza curas através dos espiritos da natureza, no
compasso dos maracas e nas baforadas dos cachimbos. Os Guarani, por
exemplo, usam a palavra japoi, que quer dizer “maos abertas reciproca-
mente”, porque nesses povos ndo ha ricos nem pobres e as festas sdao mo-
mentos privilegiados de se praticar a economia do dom, a reciprocidade
grupal, que imita os gestos das divindades criadoras. Juntam-se as religides
indigenas as afro-brasileiras, a comecar pelos candomblés, constituidos no
Brasil a partir das contribuicGes de varios povos africanos aqui escraviza-
dos, que reuniram as deidades da natureza das suas nacles étnicas para
constituir as familias de santo nos terreiros brasileiros. Além deles, temos
as umbandas, que enfatizam os ancestrais: preto-velhos (escravos mansos
e sabios), caboclos (indigenas corajosos e defensores) e exus (malandros e
subversivos, como Zé Pilintra e Pomba-gira), que se entregam através da
mediunidade. Por fim, vém as encantarias, formadas a partir da pajelanca
indigena, do catimbd ou culto a jurema, mesclado com a devocdo aos ante-
passados dos negros banto e da devocgdo as almas dos colonos sertanejos.

Mas depois da percepcdo desse mundo espiritual, ficou a questdo:
por que os espiritos vém aqui... E para onde vdo, afinal? As mais antigas
reflexdes sobre esses simbolos e mitos, sobre a relagdo entre o humano e
o divino, sdo derivadas das meditacGes dos monges bramanes (certamente

influenciados pela descoberta dos ciclos da natureza no Vale do Indo) e



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

relacionadas ao hinduismo e budismo (e ao espiritismo ou “nova era” hoje
em dia). Nesse meio, onde os mortos de preferéncia sdo cremados, desen-
volveu-se a crenga na reencarnacdo ou transmigracdo das almas entre as

|r/

pessoas e/ou seres vivos, devido a uma lei “natural” de causa e efeito ou
“karma”. De modo que a nossa “anima”, alma ou animacao da vida, provém
de um espirito universal e para ele retornard, apds ter-se aperfeicoado por
sucessivas encarnagbes neste mundo material. A morte, assim, é apenas
uma estac¢do na roda dos renascimentos. No final da “samsara”, da peregri-
nacdo pelas existéncias, encontra-se a libertagdo, isto é, a unido com o Ab-
soluto. Ou ainda, seguindo outra énfase, matéria inerte e matéria viva sao
vistas como ilusdo e o destino espiritual do homem, fugindo do sofrimento
terrestre inelutavel, completa-se com a libertacdo final do ndo ser, depois
de varias (re)encarnacgdes e através de muita meditacdo.

Entdo, do ponto de vista da histdria religiosa global (Paden, 2001),
podemos falar de uma matriz ou tradi¢cdo oriental, associada a busca de
santidade na India. O tipo hindu-budista de religiosidade entende o mundo
como interagdo da percepcdo humana limitada, relativa e iluséria, por um
lado, e da verdade césmica eterna, por outro. Essa interacdo é desenvolvi-
da em cada ser humano, cuja identidade real, oculta por tras da ignorancia
da vida corpdrea, é em ultima andlise conjugada com a divindade (hinduis-
mo) ou com a condicdo budica (budismo). Nessa perspectiva, o paradigma
de religiosidade ndo € a adoracdo ou obediéncia moral, mas a disciplina
interior para encontrar o caminho de uma realizacdo iluminada, de liber-
tacdo do apego material. Uma variante nesse tipo religioso sdo as religides
do Leste asiatico, como o confucionismo e o taoismo, que acentuam a tri-
Iha do sabio, da reta relacdo. A imagem primordial de religiosidade nati-
va da China, da Coréia e do Japdo € a harmonia com a ordem natural do

mundo. O valor espiritual basilar é, portanto, o0 comportamento em uma



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

relacdo apropriada, adequada, com o mundo e seu Tao (caminho taoista),
ou as virtudes em relacdo a familia e sociedade (confucionismo).

A matriz ou tradicdo biblica de religido, que se originou na Pales-
tina, é bastante diferente em contetdo daqueles derivados da india e da
China. Ele abarca o judaismo, o cristianismo e o islamismo, com todas as
suas ramificactes, e tem como base comum a imagem de Deus apresen-
tada na Biblia hebraica, buscando a sua adora¢do ou aliangca como cami-
nho de salvacdo. Essa matriz acredita que existe um ser supremo que é o
criador e supervisor moral da vida e da histéria e a mais elevada atividade
humana é a adoracdo e obediéncia a esse Deus, que estabeleceu comuni-
cacdo com a humanidade por emissarios historicos especiais e proféticos,
como Abrado, Moisés, Jesus e Maomé.

Os elementos comuns dessa tradicdo sdo as crengas de que existe
um ser supremo que é o criador e supervisor moral da vida e da histéria;
a mais elevada atividade humana é a adoracdo e obediéncia a esse deus;
existe uma diferenca radical entre Deus e os humanos, o criador e a cria-
¢do; (... ) a vontade e a natureza de Deus foram decisivamente comunica-
das aos humanos pelas palavras da sagrada escritura; o foco da moralidade
estd na solicitude para com o préximo; e tais verdades encontram-se his-
toricamente incorporadas em uma comunidade religiosa... (Paden, 2001,
p. 146).

A ressurreicdo € a crenca em uma vida além, do judaismo, cristia-
nismo e islamismo, que sdo as religides mais novas e que se tornaram as
maiores do mundo, desenvolvidas no Oriente Médio a partir do Exodo, do
movimento libertdrio de Moisés. Elas aprofundaram uma conotacdo ética
da busca salvifica, que ja vinha fermentando no zoroastrismo e em ou-
tras crencas da Era Axial: de 800 a 200 AEC, varios movimentos proféticos

surgiram na India, China, Ird e Mediterraneo Oriental. Trata-se de uma fé



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

vinculada a luta histdrica pela terra (com a sedentarizacdo deflagrada pela
agricultura) e a experiéncia de uma “Forc¢a dos Céus” que promete a “terra

|H

onde corre leite e mel” e faz alianga para justicar o povo e a pessoa que
cumpre a sua lei de amor: no dia de sua Ira, Deus vird julgar os vivos e os
mortos — que terdo a sua “carne” pessoal ressuscitada (por isso o costume
do sepultamento). A “outra vida” julgara entdo para sempre a relagdo com
0s outros na sociedade e o engajamento histérico desdobra-se na eterni-
dade.

Os judeus foram aos poucos acreditando na ressurreicdao, como
maneira de entender que os seus martires poderiam esperar, ainda para
além desta vida, a justica divina: vale a pena arriscar-se na defesa do povo
e da sua terra, porque, no “fim dos tempos”, depois do advento da Idade
Messianica, Deus ressuscitard espiritualmente os corpos dos mortos para
um julgamento junto dos vivos (agora, eternamente) em vista de um Ban-
guete Eterno em Jerusalém, uma vida nova em um novo mundo — “novo
céu e nova terra” —ou, entdo, para a condenacdo a vagar no “monturo que
arde fora da cidade”, a Geena — que traduzimos por inferno! Ainda hoje,
judeus ortodoxos sdo enterrados na direcdo do Nascente, de onde surgira
o0 Messias esperado para os “Ultimos tempos”. Os cristdos e muculmanos
também acreditam mais ou menos assim, com a diferenca de que o isla
discute se a ressurreicdo para o paraiso ha de ser corporal ou somente
espiritual e o cristianismo nasce pela fé de que Jesus, aquele judeu cruci-
ficado em Jerusalém, ja foi o Messias, o governante ungido por Deus para
inaugurar o seu reinado de justica e misericordia, e ele ja foi o primeiro a
ressuscitar dentre os mortos. Ndo se trata de um cadaver reanimado, nem
da pura sobrevivéncia de uma alma, mas da vida nova de uma pessoa que
se relaciona e é reconhecida quando os discipulos, amando segundo os

seus ensinamentos, repartem o pdo e a vida, como no caminho de Emaus.



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

Essas visGes do “outro lado” (a ancestralidade, a reencarnagdo
e o0 nada, a ressurreicdo, e mesmo a amortalidade esperada pelo movi-
mento transumanista), avivadas nas festas religiosas por simbolos da fé
no que cada grupo humano considera sagrado no “rio da morte”, e por
vezes recombinadas segundo a caleidoscopica sensibilidade espiritual con-
temporanea (veja-se o nimero de catdlicos reencarnacionistas), procuram
resolver, cada uma a sua maneira, os problemas do humano diante dos li-
mites da existéncia, do bem e do mal na vida. De onde viemos e para onde
vamos? As formas religiosas, com suas variacdes em torno de mitos, ritos e
interditos, sdo passageiras e relativas aos seus contextos culturais, depen-
dem das suas possibilidades e limites. Mas as questdes que elas tentam
responder se mantém vivas e universais, especialmente a preocupacao de
celebrar e cuidar da vida, de onde brotam renovadas experiéncias de des-
centramento de si e de arrebatamento do contexto de vida limitador.

De maneira que as religides persistem na histéria humana e, es-
truturalmente, elas fazem referéncia a alguma divindade transcendente e
criadora, muitas vezes cercada por um pantedo de deidades e espiritos
guardides (Lambert, 2011). As tradi¢des religiosas buscam atrair esse po-
der do além em nosso favor, por meio de orac¢des (tipo o éxtase, as medita-
¢Oes, as recitacdes), que resguardam sempre uma dimensdo de magia ou
encantamento extraordinario. Além disso, as experiéncias espirituais dos
fundadores sdo codificadas em mitologias e histérias sagradas, nas quais as
novas geracdes de crentes serdo iniciadas através de ritos ou liturgias, sa-
crificios e festivais, que pretendem ativar todos os sentidos para um apren-
dizado que inclui a razdo, mas estd para além dela, pela via da intuicdo e do
sentimento profundo. Decorrem daf interditos éticos e costumes, sobre do
gue e como se alimentar, como e com quem fazer sexo ou desenvolver afe-

to, de que maneira olhar e se relacionar com os diferentes e as diferencas



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

culturais — haja vista que a espiritualidade mexe com a cabeca e o coracéo,
mas € para animar o corpo todo e suas rela¢des. Por fim, com maior ou
menor formalidade e institucionalizagdo, ha sempre um corpo de ministros
que organizam a vivéncia comunitaria da tradi¢do religiosa e organizam a

sua salvaguarda e o seu desenvolvimento.

Reconfiguragao e desafios da religiosidade na Aldeia Global contempo-

ranea

De todo modo, o homem religioso antigo organiza e realiza o cos-
mo a partir de um ponto fixo, a hierofania (o sagrado emerge em meio ao
profano e aponta para o divino, criando um portal de conexdo com ele),
que lhe da um fecundo poder para fundar a realidade: ele cosmogoniza
o mundo a partir de pontos de ruptura através dos quais o “mais-que-na-

|H

tural” tenha se manifestado (Hitchcock e Esposito, 2005). O ser humano
pds-moderno, que vive em um mundo globalizado no qual as correntes
religiosas viajam e se entrecruzam, assumiu o relativismo da existéncia e
contemporaneamente rejeita, quase tanto quanto a pretensdo objetivista
e tecnicista do conhecimento cientifico moderno, a linguagem metafisica
das (inter)subjetividades religiosas.

Rejeita a principio o movimento de transcendéncia, de um toque
divino ou uma esséncia humana, apostando num existir sem pontos fixos.
Basta-lhe um conjunto de mapas tedricos para vagar por ai, numa realida-
de fragmentada e construida, no maximo, com a ajuda da ficcdo. No en-
tanto, esse apego ao real pode ser o comeco de uma nova espiritualidade,
que ainda estamos por circunscrever. Nas sociedades contemporaneas, a
dimensdo religiosa vem por meio de manifestagGes culturais que trans-

parecem “algo mais” nesse mundo asséptico e cético. Nossa situagdo é



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

caracterizada pela sensacdo do irreal e pela procura de um senso novo de
realidade. Portanto, pela procura de uma nova religiosidade.

Serd que a globalizacdo humana e o pluralismo cultural que come-
¢amos a vivenciar hoje, resultantes dos modernos meios de locomocgao,
da evolugdo das comunicacdes e das novas formas de energia e producao,
estdo nos levando a um novo tempo axial? Emerge entre estudiosos da re-
ligido a hipdtese de estarmos entrando em um processo de transformacao
da figura histdrica tradicional das religides. Ganhamos consciéncia de que
todos os povos e a terra inteira estamos ligados, de sorte que juntos é que
devemos encarar nossa comum missao de salvar a vida. Sendo assim, ndo
daria para entender que um s povo ou religido ou igreja, um sé sexo ou
raca ou classe sejam a luz do mundo. Os conceitos cldssicos das teologias
e mesmo de muitas das “ciéncias” que estudam a religido estdo meio ca-
ducos.

Entramos em um novo ciclo religioso, em que as religides migram
ou circulam rapidamente, sdo recriadas em miriades de dosséis persona-
lizados e vdo-se adaptando aos vitrais das catedrais geoculturais aonde
chegam. Ao cairem fronteiras religiosas institucionais, uma revolucao teo-
cultural se fortalece. A mundializacdo informacional decreta a morte do
ciclo magico-agricola subjetivista e relativiza a ordem objetivista da tecno-
ciéncia moderna. Esse processo cultural torna obsoleto o sistema dualista
de pensamento, antagdnico e monoldgico, nascido com a pré-historia, e
permite o surgimento de um tempo de possivel reconciliacdo dialdgica da
diversidade. Mas essa revolugdo teocultural agrupa expectativas as mais
diferentes, as vezes contraditérias, e tal pluralismo e diversidade podem
transformar o mundo em um paraiso ou em um inferno.

Enguanto a Nova Ordem Mundial estiver sendo moldada, vamos

presenciar uma mudanca espetacular no cenario global da moralidade,



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

ética e religido, uma mudanca que ninguém poderia prever ha algumas
décadas, quando todos ainda acreditavam que a secularizacdo estava len-
tamente se espalhando pelo mundo e —ao menos para muitos europeus e
membros de elites globais — a religido era um sinal de retrocesso. Hoje, a
religido e a espiritualidade estdo associadas ao progresso e a prosperidade
novamente. Para os pobres, as crencas mais tradicionais que proporcio-
nam uma forte identidade e as novas religiGes de fortalecimento, como o
pentecostalismo, sdo atraentes; elites e classes médias globais sdo atraidas
por mais hibridos de religido e praticas religiosas que enfatizam a psicolo-
gia e o desenvolvimento pessoal (Bakas; Buwalda, 2011, p. 79).

A religiosidade que emerge (O’Brien; Palmer, 2008) é mais de bai-
X0 para cima ou, melhor ainda, na direcdo do mistério que se esconde e
se manifesta “entre e além”. Cada pessoa é hoje mais capaz de aprender
e oferecer realimentacdo. A religido até entdo tinha a ver sé com credos e
doutrinas, enquanto a religiosidade agora é uma espécie de wiki-teologia,
pluralista. A mundializagdo possibilitada pela internet e pela informatica
provoca mudancas na ordem existencial e cultural de todos nds: estamos
as vésperas de uma era de grande pacifismo e cooperacdo, pela possibili-
dade do reconhecimento de uma espiritualidade transreligiosa, conjugada
com o debate cientifico transdisciplinar — ou entdo de um confronto mun-
dial sem proporgées.

A coexisténcia equitativa em um mesmo espaco geografico e tem-
poral de uma diversidade de culturas, de tradicdes e de religides, é uma
verdadeira revolugdo, enriquecedora, humanizante e Unica na historia hu-
mana. Mas pode ser que nem tanto: hd indicios de movimentos profundos
de busca transreligiosa de espiritualidade, mas, por vezes, o sagrado que
aparece mais € de novo selvagem, buscado por adesdo seletiva, com um

conteudo auto-organizado para atender aos interesses emocionais do mo-



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

mento ou ainda a busca magica de prosperidade. Devido a ambiguidade
dessa virada axial na histdria das culturas € que precisamos ousar fazer
ciéncias da religido e mesmo teologias, em bases mais adequadas. Pois s
com a admissdo de novas ldgicas e epistemologias o didlogo intercultural e
inter-religioso poderd avancar (Aragdo, 2022).

A paz na Terra depende, em grande parte, do didlogo entre as re-
ligides — e, a partir daqueles troncos, tradicdes ou matrizes comuns, elas
sdo quase dez mil nos dias de hoje, sendo muitos os desafios que o mundo
enfrenta no campo (da falta) do didlogo inter-religioso. Ndo bastassem os
conflitos econémicos e politicos, a China e a Coreia do Norte perseguem
ideologicamente os grupos espirituais tradicionais. O Ird e a Arabia Saudita
apadrinham a versdo de uma religido e perseguem muculmanos dissiden-
tes, cristdos e baha’is. O Paquistdo condena a morte quem os extremistas
denunciam por blasfémia, normalmente xiitas, cristdos, hindus e ahmadis.
Na Siria e Iraque o grupo Estado Islamico desencadeou ondas de terror
contra yazidis, cristdos e xiitas, bem como contra os gays e as mulheres.
Budistas radicais na Birmania agridem os mugulmanos rohingya. Na Repu-
blica Centro-Africana, milicias cristds destruiram quase todas as mesquitas
do pais. Na Nigéria, o Boko Haram continua a atacar cristdos e iniUmeros
mugulmanos que se opdem ao grupo. Mugulmanos e judeus continuam se
confrontando na Palestina. O extremismo politico-religioso também ater-
roriza Europa e EUA — e ndo sdo apenas os ditos muculmanos antiociden-
tais que o promovem: grupos que se proclamam cristdos matam médicos
que defendem os direitos reprodutivos.

No Brasil, as denuncias de discriminacdo e intolerancia religiosa
aumentam e a maioria dos fatos envolve o povo de santo das religiGes afro-
-indigenas-brasileiras, com cultos de imprecagBes “cristds” contra os seus

Terreiros e agressdes aos seus simbolos e aos seus membros. O problema



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

é que precisamos superar a associacdo da diversidade e transformacdo das
coisas com o Pecado Original, que teria subvertido uma natureza uniforme
de um Parafso estatico, para nos alegrarmos com a Béncao Original de uma
Criacdo imperfeita, culturalmente diversa e em processo de desenvolvi-
mento. Assim, poderemos entender que aquilo que uma religido descobre
como inspirado ou revelado é por causa das outras e, também, para todas
as outras.

Todos somos luz e treva, em comunitdria e mistica evolucdo, pelo
carinho e pela misericérdia que religam, em outros niveis, mesmo os apa-
rentemente contrarios. Os tempos nos enviam sinais que exigem abertura
para novos horizontes, nos quais havemos de erguer altares de respeito
e veneracdo. Pois onde menos se esperava, temos agora a possibilidade
de encontrar a dimensdo do absoluto — no préprio amago da relatividade.
Porque hoje se pode considerar a complexidade da realidade e da verda-
de, exorcizando o principio soberano da identidade, acolhendo o paradoxo
para além do principio de ndo-contradicdo e, sobretudo, servindo o outro
e incluindo terna e ternariamente o diferente, em outros niveis de vida.
Estamos as voltas com uma nova configuracdo da dimensao religiosa da
vida, em meio a uma formatacdo nova da compreensdo de ciéncia e de
conhecimento, que apontam para uma logica de complexidade, transdisci-
plinar — e transreligiosa.

Nesse sentido, resgatar estudos e estudiosos do passado — sem
perder de vista o presente que se descortina a nossa frente e o futuro que
rapidamente se aproxima — pode nos auxiliar a encontrar mais luz para
essa jornada humana que, devido a sua complexidade, demanda coragem
para sobrelevar-se acima das tradicGes religiosas particulares; desassom-
bro para incluir no didlogo a ciéncia com seus muitos saberes e dizeres; e
esforco conjunto e continuado na busca de compreensdo desse persisten-

te fendmeno histérico, mundial, transcultural e atual das religides.



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

Wilfred Smith: contexto cultural e influéncias da sua teologia das reli-

gides

Wilfred Smith se apresenta, pois, como um desses eruditos de fé
e de ciéncia, de ciéncia na fé e de fé na ciéncia. Por volta dos anos 40
(1940-1945), enquanto atuava como missionario e lecionava Historia Is-
lamica e Indiana na Faculdade Crista de Lahore (Paquistdo) ele encontrou
uma verdadeira diversidade religiosa que, de alguma forma, moldou sua
compreensao da fé do outro, bem como sua percepc¢ao da importancia das
religides para o didlogo entre os humanos, para a convivéncia pacifica e
respeitosa entre todas as pessoas e para a paz entre as nac¢oes.

Apds seu retorno para sua terra natal (Canada), num contexto pés
Segunda Guerra Mundial (1939-1945) de “guerra fria”, de corrida bélica,
de radicalidades ideoldgicas, de estimulos a divisGes e onde as diferencas
eram acentuadas, a demonizacdo e a desumanizacao do outro eram prati-
cas comuns — inclusive no complexo mundo das religies —, Smith emerge
como pacificador, como fazedor de pontes e promotor de encontro entre
os dissemelhantes.

Para Smith, as religiGes tinham um papel fundamental na promo-
¢do da paz. Consequentemente, o didlogo entre as religides se fazia ur-
gente e indispensavel. Essa mesma atitude foi seguida por pensadores do
calibre de Hans Kung quem, no inicio dos anos 2000, afirmou

Ndo haverd paz entre as na¢cdes sem paz entre as religies. Ndo
haverd paz entre as religides sem didlogo entre as religides. Ndo havera
sobrevivéncia do nosso planeta sem um ethos (atitude ética) global, sem
um ethos mundial (Kung, 2005, p. 17).

Como cientista da religido as pesquisas de Smith promoveram o
entendimento entre as culturas, a compreensdo mutua dos fiéis das mui-

tas religides e o esforco para que cada religido fosse ouvida em sua pro-



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

pria perspetiva. Para ele, era essencial que se pudesse entender como 0s
insiders definiam suas tradi¢Ges religiosas ao invés de supervalorizar as
opiniBes dos outsiders. Na opinido de Smith, o pesquisador externo (na
maioria das vezes) ndo conseguir ir além das aparéncias da religido. Porém,
o fiel pode generosamente revelar aspectos que de outra maneira ndo se-
ria acessivel.

Como tedlogo cristdo ndo se deixou intimidar ao enfrentar assun-
tos como a multiplicidade religiosa — que via como positiva; a verdade nas
religides — que entendia ser parcial em cada uma delas; o conhecimen-
to de Deus — Para ele, nenhuma tradicdo religiosa detém o conhecimento
completo e definitivo de Deus; e a salvagdo — defendia que Deus salva as
pessoas nos seus caminhos de busca sincera.

Como historiador, as pesquisas de Smith o levaram a advogar a
unidade da histéria religiosa da humanidade. Em Belief and History (1977),
Faith and Belief: The difference between them (1998) e Pattern of Faith
Around the World (1998) Smith defende o pluralismo e a igualdade de
todas as religides. Ele, semelhantemente aborda a questdo da diferenca
entre crenca e fé. Para ele, ha uma Unica fé, ainda que muitas crencas; ha
varias percepcbes de Deus, mas um Unico Deus. As diferentes religides -
historicamente ligadas entre si- sdo formas de manifestacdes de fé. Essa,
a fé, é a verdade de e em todas as religides. As crencas representam a
aparéncia e o exterior da religido. Ja a fé é mais profunda e estd arraigada
e entranhada no fiel. Desta forma, duas pessoas podem expressar crencas
e padrdes religiosos diferentes, mas a mesma fé no Transcendente. Fé im-
plica envolvimento do cora¢do. Por conseguinte, o melhor é focar mais no
estudo da qualidade de fé que uma religido inspira nos fiéis e menos nos

sistemas religiosos em si mesmos.



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

Em Modern Culture from a Perspective Comparative (1997), Smith
levanta a questdo da busca disciplinada da Verdade, a qual, no decorrer da
histéria envolveu as mais diferentes tradigdes, inclusive religiosas. Mesmo
que a tradicdo filosofica tenha se firmado no ideal de objetividade e racio-
nalidade, ndo podemos esquecer que suas origens estdo na tradicdo grega,
onde filosofia e religido se misturaram e se confundiam. Além do mais, a
filosofia também estuda aspectos da existéncia humana, sendo a religido
um deles.

A histéria humana demonstra que quando a busca pela Verdade é
reivindicada e assumida por uma unica tradicdo — cientifica, filoséfica ou
religiosa-, corre-se o risco de cair no fundamentalismo. Esse despreza as
muitas visdes, deprecia cooperac¢do e desumaniza a Verdade ao orientar-se
na implantacdo de pensamento Unico. Desse modo, somente no tridlogo
entre essas tradicdes tem-se maior possibilidade de encontrar a Verdade
buscada, mas que a todos ultrapassa.

Se compreendidas como revelagGes absolutas da divindade, as Es-
crituras Sagradas das religides podem se tornar empecilhos a aproximacao
e ao didlogo entre os fiéis humanos das muitas religides. Por isso, no livro
What is Scripture? (2000) Smith, respeitosamente advoga a ndo absolu-
tizacdo dos textos sagrados. Por outro lado, é inegdvel que — pela forma
complexo e rica como se instalaram na vida de milhGes de fiéis, de maneira
a neles agirem como forca orientadora poderosa- eles foram considerados
sagrados. Assim sendo e considerando que somos todos humanos, deve-
-se valorizar as Escrituras das mais variadas tradicdes. Em contrapartida, o
conhecimento humano hodierno nos faz concebé-las como documentos
historicos, como fendbmenos sociais produzidos em contextos e culturas

especificas.



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

Para além das perspectivas exclusivista-inclusivista, Smith nos con-
vida a pensar o significa de “Escritura” na experiencia e na histéria huma-
na. Assim sendo, como produto humano condicionado pelo espaco-tem-
po-cultura “qualquer escritura — Bhagavad Gita, Biblia, um Sutra Budista ou
qualguer outro — e qualquer verso ou termo dentro dela, significa o que de
fato significa ou significou” (SMITH, 2000, p. 89) para aqueles a quem fo-
ram originalmente dirigidas. Desta forma, percebe-se que a discussdo em
torno da “Escritura” nas multiplas tradicdes de fé, revelam mais do huma-
no nos limites das suas apreensdes sociais, das suas percepcdes temporais
e dos seus condicionamentos culturais, do que da Divindade Misteriosa
em si mesma a quem todos desejam, buscam, se esforcam para conhecer,
mas também imaginam e fantasiam que conhecem. Consequentemente,
torna-se necessario apreciar a beleza criativa e imaginativa do humano- na
sua relagdo com o divino- revelada nas escrituras.

Sem valorizar as diferentes tradigdes religiosas e seus muitos tex-
tos sagrados, ndo ha como respeitar a fé do outro. Assim sendo, ha de se
rejeitar a logica binaria aristotélica do terceiro excluido que afirma que se
uma religido é verdadeira, todas as outras sdo falsas. Consequentemente,
seria incorreto simpatizar com o inauténtico. Smith vai na direcdo oposta.
Em The Faith of Other Men (1972), ele faz uma sofisticada, humilde, reve-
rente, mas provocativa aproximacdao de outras religiGes, tais como Budis-
mo, Cristianismo, Hinduismo, Islamismo e Judaismo. Argumenta ndo ser
possivel entender uma religido sem estudar os fiéis dessas religides ou sem
estudar a fé que eles possuem ou por quem sdo possuidas.

Em estudo anterior em conjunto com Mircea Eliade e Joseph Ki-
tagawa ele ja havia dito que ha muito se reconhece que uma fé ndo pode
ser adequadamente expressa em palavras, nem mesmo por um homem

gue a mantem com devocdo. Para entender o que estd em seu coracao, o



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

estudante ndo deve apenas ouvir ou ler o que um crente afirma, mas deve
conhecer as qualidades da vida do crente que podem se tornar conhecidas
apenas naquele relacionamento pessoal, de mdo dupla, conhecido como
amizade. Isso é particularmente verdadeiro para a fé religiosa, mas em
certa medida se aplica a todo o discurso humano. E entender mal o homem
nao reconhecer que o conhecimento de uma pessoa disponivel para outra
pessoa depende basicamente da relacdo pessoal entre elas. Ndo posso
conhecer meu préximo mais do que superficialmente, a menos que o ame
(Smith; Eliade; Kitagawa, 1959, p. 39).

Ou seja, a fé do outro somente pode ser conhecida no contexto de
amor, amizade, companheirismo, mutualidade, respeito, confianca e igual-
dade. Mas, igualmente é preciso levar em consideracdo que para Smith a
categoria de amizade-amor é constitutiva da racionalidade.

Smith interessa-se, anima-se e acredita na possibilidade da cons-
trucdo de uma comunidade fraterna mundial onde os homens cessem de
enfatizar suas diferencas, reconhecam que — apesar de crencas discordan-
tes- a fé é, no fundo, a mesma, pois tem o Eterno como objeto comum a
todas as religiGes. Por outro lado, essa comunidade de tdao amorosa ul-
trapassaria as categorias religiosa e secular, pois todos sdo buscadores da
Verdade que a todos perpassa e ultrapassa.

Smith amplia sua proposta de construcdo de uma comunidade
onde o amor e a racionalidade sejam centrais na busca da Verdade para
uma jornada em direcdo ao estabelecimento de uma histéria religiosa
mundial e da formulacdo de uma teologia mundial da religido. Assim é que
em Towards a World Theology (1981) ele volta a enfatizar que a histéria
da humanidade é, de fato, a histdria da fé do humano e que a histdéria das
religiGes estd interconectada. Em outras palavras, sem a integracdao entre
histéria e teologia ndo é possivel compreender adequadamente o humano

no curso da historia.



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

Essa perspectiva da unidade da histéria das religiGes e da ne-
cessidade de elaboracdo de uma teologia mundial das religides ndo tem
como objetivo substituir nem as histérias nem as teologias particulares.
Ao contrario, a finalidade é a de enriquecé-las e fortalece-las nas suas sin-
gularidades. A proposta de Smith tampouco é de fusdo sincrética entre os
elementos de cada teologia particular. Seu projeto é mais complexo, pois
inclui uma mudanca epistemoldgica que permita o emergir de uma teolo-
gia para toda a humanidade: dialogal, humilde e abrangente o suficiente
para levar em conta a ciéncia, as religides —também aquelas que reconhe-
cem a transcendéncia, mas ndo a conceituam como Deus —, as tradi¢des
gue mesmo negando deus, sdo impulsionadas na busca da Verdade e ou-
tras, cujo foco é o bem-estar da humanidade. Isto significa que o padrdo
epistemoldgico que guiou a humanidade até aqui, se tornou obsoleto. Por
conseguinte, nesse tempo em que a ciéncia e a tecnologia transformaram
a comunicacdo, encurtaram as distancias, mudaram nossa percepcdo da
realidade, nos ajudaram a superar a divisdo sujeito-objeto, nos auxiliaram
a entender que o proprio ato de observar modifica o objeto observado e
nos tornamos conscientes da relevancia da integragdo de nosso proprio
legado humano-cientifico-espiritual-intelectual-religioso, se faz urgente e
necessario outros parametros epistemoldgicos.

Para Smith, o locus da religido e de uma teologia global das reli-
gides ndo sdo os sistemas religiosos ou teoldgicos, mas o humano- para
guem a lei e o objetivo da vida sdo, respectivamente, a mutualidade e a
comunidade de iguais (Reino de Deus), bem como a inteligibilidade mutua,
resultante da interacdo entre os participantes dessa irmandade amorosa
de buscadores da Verdade-Mistério presente em todos e tudo, mas que a

tudo e a todos ultrapassa.



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

Nessa etapa do avanco e integracdo do conhecimento as discipli-
nas ndo mais sao vistas como sobrepostas e antagdnicas, mas se unem e se
fundem (astrofisica, bioética, biofisica, fisico-quimica, geociéncias, mecani-
ca quantica, odontopediatria, psicolinguistica...) para — de forma inter, mul-
ti e transdisciplinar — melhor compreender e explicar a realidade nos seus
diferentes niveis de complexidade. Some-se a isso a aceleracdo da difusdo
do conhecimento para além dos espacgos académicos, a qual estimula a ca-
pacidade critica, amplia a compreensdo do mundo, expande a tolerancia,
potencializa a inclusdo, promove a preservacao do planeta e da paz entre
todos os povos e nacBes. Diante disso, as monoteologias das religides con-
tinuardo a existir, mas, precisardo avancar na construcdo de uma teologia
mundial que as inclua e, contudo seja maior do que elas.

A construcdo de uma teologia mundial das religides, conforme
proposta por Smith, se daria de forma comunitaria, trans-religiosa, trans-i-
deoldgica, trans-cientifica, trans-revela¢des e tomaria como fundamento a
histéria da religido. Tal teologia seria um saber intuitivo-racional-humani-
zante, pois entenderia que o Mistério revelado nas muitas religides, inves-
tigado pela ciéncia, questionado pela filosofia e denunciado pelas ideolo-
gias ndo se deixa aprisionar nem mesmo por uma teologia que seja trans
religiosa, trans cultural, trans género, trans cientifica e trans ideoldgica.
Sua maior contribuicdo seria a humanizacdao do humano na sua abertura
ao outro ("o proximo”), ao totalmente Outro (“Deus”, “o Divino” "o Mis-
tério”, “o Nada”, “a Realidade Ultima”, “o Transcendente”, “a Verdade”),
no avang¢o do conhecimento, na promocao dos Direitos e da dignidade hu-
mana, na protecdo do planeta (e da vida) e na promocdo da paz — que exige
articulagdo, comprometimento, cooperacao, didlogo, respeito as diferen-

¢as e engajamento organizado.



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

Contribuigbes da teologia fundamental mundial das religides de Smith

para o didlogo

Wilfred Smith estava a frente do seu tempo. Suas pesquisas e escri-
tos deixaram um impacto permanente no estudo da religido. Sua influéncia
vai além do campo da Ciéncia da Religido e da Teologia. Seu pioneirismo
deixou um legado reconhecido por instituicdes, pessoas de diferentes re-
ligides, pessoas com resisténcia a religides institucionalizadas e até entre
pessoas ndo religiosas. Através dos seus livros e discipulos- vindos das mais
diferentes dreas do conhecimento — a forca do seu pensamento erradia
ao redor do mundo, contribuindo especialmente — mas ndo unicamente —
para o estudo sério e respeitoso de todas as religiGes.

Em meados do século 20, quando havia pouco interesse pelo estu-
do do Islamismo, Smith deu uma significante contribuicdo para romper as
visdes distorcidas dessa religido no mundo ocidental. Fez isso, ao mapear
seu desenvolvimento desde a origem até a contemporaneidade; ao descre-
ver os principais pensadores que moldaram e influenciaram o pensamento
islamico; ao apresentar a complexidade da sua dindmica, assim como suas
diferentes manifestacGes (piedade pessoal, movimento social, orientacdes
politicas); ao expor a tensdo existente na construcdo de um lugar para si,
tendo de optar entre dois mundos (comunista e/ou ocidental), ambos com
suas atratividades; e ao estimular estudantes ocidentais a romper precon-
ceitos e estudar o islamismo (Smith, 1946; Smith, 1951; Smith, 1957).

Smith também colaborou consideravelmente para uma espécie de
mudanca sismica nos estudos e na compreensdo do “orientalismo”. Antes
dele, predominava uma visdo eurocéntrica nos estudos sobre o “oriente”,
onde normalmente se representava os orientais e suas culturas de forma
caricaturada como atrasada, barbara e imoral. O acento estava nas dife-

rencas entre ocidente e oriente, com destaque para a superioridade cul-



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

tural cristd ocidental. Ele foi um critico académico da visdo reducionista
e chauvinista dos orientalistas de entdo, bem como das hermenéuticas
hegemonicas ocidentais que numa perspectiva colonialista de espolia¢do
e exploracdo interpretavam o ndo ocidente com suas culturas, histérias,
linguas, politicas e religides de maneira errénea e preconceituosa (Smith,
1956).

Nesse sentido, a proposta de Smith da construcdo de uma nova
teologia, mundial, fundamental e transreligiosa, advém da percepcdo de
gue a humanidade esta (ou caminha para) numa nova etapa no seu proces-
so de evolucdo. Nessa, devido ao desenvolvimento cientifico-tecnoldgico,
todo o patrimonial cultural, intelectual e espiritual da humanidade (pré-
-moderno, moderno e pds-moderno) esta disponivel e em processo de in-
tegracdo. Com isso, as proprias estruturas da consciéncia humana se veem
forcadas a se elevarem (Wilber, 2006). Consequentemente, as teologias
classicas e particulares das religides ndo mais conseguem responder aos
anseios de uma crescente parcela do homo sapiens sapiens — do humano
gue passou do raciocinio apurado, da interpretacdo e adaptacdo ao meio
para a consciéncia do saber e de como sua integracdo é fundamental na
construcdo de outros saberes. Assim sendo, somente uma teologia que in-
clua, mas que também transcenda a religido; que abarque a racionalidade
e o logos, mas igualmente a intuicdo e o mito; que englobe ciéncia e filo-
sofia, mas semelhantemente a sabedoria dos povos; que integre oriente e
ocidente, bem como o sacratu e o profanus. Essa teologia somente pode
ser construida em comunidade, em humildade dialdgica e tendo como
fundamento “a unidade da histéria religiosa da humanidade” da qual se
infere (1) que a histdria das religides é Unica e (2) a igualdade de todas as
tradicOes religiosas. I1sso ndo sera feito sem tensdes. Por conseguinte, uma

teologia para o mundo contribuird para:



a)

GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

O didlogo entre as fronteiras do conhecimento. Desse modo
os codigos, as estruturas e as fronteiras do conhecimento sao
colocadas em xeque e a fragmentacdo dos saberes rompidos.
Seu lugar sera ocupado pela complexidade, assim como pela
multi, inter, transdisciplinaridade (Barreto, 2021) e a pela
transversalidade. Em vista disso, aspectos do conhecer que
durante séculos ficaram (foram?) isolados ou descartados se-
rdo trazidos ao centro, proporcionado uma visdo mais ampla
das realidades. A integracdo de dimens&es como infinito/fi-
nito, profana/sagrada, eterno/transitério, fardo surgir novas
intuices e percepcdes do Mistério que é a Realidade Ultima.
Provocar uma mudan¢a epistemoldgica. Suzanne Smith
(2013) entende que, ao sugerir a amizade como complemen-
to ao estudo sistematico, Smith estd propondo uma mudan-
ca de paradigma epistemolégico. Ou seja, o software cultural
que criou parametros, valores e que, por séculos, formou cos-
movisdes ja ndo se mostra adequado para essa etapa em que
se encontra a humanidade. E preciso substitui-lo por outro
software que possibilite pessoas de diferentes culturas, cién-
cias e religides (ou mesmo sem religides) se autodefinam, se
oucam mutuamente e se questionem de forma inteligente e
respeitosa. A ideia de Smith é que o didlogo seja transforma-
tivo. Isto é, no processo de escuta mutua, cada participante
aprende, se transforma e expande a sua consciéncia e com-
preensdo ao ouvir o outro. Com isso, modifica sua prépria
autodefinicao do que é ser budista, cristdo, Mugulmano Hare
Krishna ou cientista. Essa estrutura relacional de alteridade

pretende abranger o julgamento empatico e o distanciamen-



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

to critico em relagdo a alteridade religiosa. Com isso, os parti-
cipantes dessa comunidade amorosa de aprendizes poderao
corrigir uns aos outros sem a necessidade de demolir suas
crengas.

c) Construir uma hermenéutica universal. Os textos sagrados
particulares continuardo a serem lidos e interpretados, ainda
gue de maneira aberta, interreligiosa e com auxilio de meto-
dologia que inclua os elementos da linguistica, da ldgica, da
historia, mas que também leve a sério os aspectos etimolo-
gicos, teleoldgicos, existenciais e subjetivos do humano. Essa
seria uma hermenéutica nos moldes propostos por Friedrich

Schleiermacher no inicio do século 19, que priorizava uma
compreensao geral do texto para além do seu sentido teoldgi-
co, pois igualmente incluia a posi¢do do intérprete, seus con-
dicionamentos, a dialética e o método comparativo (Schleier-
macher, 2005 e 2006).

Como se pode observar, a jornada rumo a construcdao de uma teo-
logia fundamental mundial das religides é longa e continua em aberto. Os
desafios sdo muitos, assim como as complexidades e tensdes. No entanto,
entendemos que vale a pena prosseguir no sonho de uma humanidade que
se reconhega como humana, que se una em torno de um projeto comum
—adorar e buscar o divino — e que se esforce na busca de entendimento e
respeito mutuos. A tradicdo cientifico-filoséfica — cética e racionalista — é
companheira indispensavel das tradi¢cdes religiosas nessa peregrinacdo de
construcdo de um caminho em movimento critico-dialégico de defesa do
planeta, da vida. da justica e da paz entre e para todos os homens e mulhe-

res em todos os lugares.



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

Conclusao: do didlogo ao tridlogo, do religioso ao transreligioso

Os primeiros encontros e movimentos de didlogo entre religiGes e
convicgBes espirituais surgiram pela descoberta de que a humanidade de-
senvolveu, conforme as linguagens das suas culturas, variagdes histéricas
na busca pelo sagrado: a adoracdo a Deus, a autolibertacdo e descentra-
mento de si ou a harmonia com a natureza e a sociedade. As quest&es co-
locadas pela diversidade e dinamicidade das experiéncias espirituais para a
compreensao do fato religioso e as teologias das religides estdo encontran-
do no conceito de transreligiosidade um polo de atracdo.

Foi antevisto que o didlogo interdisciplinar em favor de uma cién-
cia mais integral na academia acabaria suscitando abordagens transdisci-
plinares: analogamente, prevemos que os encontros e didlogos inter-re-
ligiosos em vista de uma mistica mais integra acabara levando a atitudes
transreligiosas. A espiritualidade transreligiosa ndo se refere a uma religido
genérica e superficial, que pudesse pairar no ar dos valores, sem insercao
comunitdria e sem assumir nenhuma vestimenta cultural. Trata-se de ter
um rosto préprio e corpo cultural concreto, mas desenvolvendo misticas
que vdo além da propria referéncia teoldgica de crencas e ritos, rumo a
uma dimensdo maior e aberta, de experiéncia espiritual comum entre e
além das religiGes, incluindo as vivéncias pos e ndo-religiosas.

A situacdo de pluralidade provoca debates e confrontos inter-re-
ligiosos, buscas de oragdes e engajamentos comuns, que acabam, assim,
despertando misticas transreligiosas. O transreligioso assegura a traducdo
de uma tradicdo espiritual para varias outras, decifrando o significado que
as une, embora igualmente as ultrapasse. A transreligiosidade, por seu
turno, enquanto reflexdo sobre esse movimento cultural e espiritual, de-

senvolve-se a partir da transdisciplinaridade, que é uma modelizacdo de



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

sistemas complexos de pensamento, apoiada em uma metodologia que
comporta a compreensdo de niveis de realidade e percepcdo e os integra
pela légica do Terceiro Incluido.

Enquanto modo para organizar os estudos de religido, ela se des-
dobra em uma atitude transcultural e uma mistica transreligiosa. Em um
mesmo nivel de realidade, religides diferentes seriam possivelmente an-
tagbnicas e excludentes, mas se considerarmos outros niveis, surge um
“Terceiro” que, incluido, as pode reconciliar. Trata-se da base antropoldgi-
ca que constitui a todos e exige uma hospitalidade e comunh3do ética, ou
da altitude mistica para cujo siléncio e sonho comum colaboram os sons
diferentes de todas as tradi¢des espirituais.

Na linha do sonhado por Wilfred Smith, pensamos que é preciso
passar do terceiro ausente ao terceiro incluido, do “did-logo” ao “trid-logo”,
e ultrapassar uma visdo identitarista do religioso por uma visdo relacional
do transreligioso. Outra forma de racionalidade intercultural (Wunenbur-
ger, 2019) convida-nos a restituir em qualquer situacdo de comparacao
um ponto de vista mediador de um terceiro intérprete, que pode superar
a posicdo horizontal e frontal da distancia e dar lugar a uma inteligéncia
superior, deslocando cada um dos pontos de vista e permitindo estabele-
cer relagBes e convivéncia em meio as controvérsias. Desenvolvendo uma
teologia fundamental das religides do mundo, como sonhou Wilfred Smith,
poderemos avancar do didlogo ao tridlogo, do religioso ao transreligioso, e

alcancar a légica ternaria do tedlogo como hermeneuta.

REFERENCIAS

ARAGAQ, G. Do universo ao pluriverso, do religioso ao transreligioso. In:
RIBEIRO, C. Principio pluralista e decolonialidade. Sdo Paulo: Recriar, 2022,
p. 63-86.



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

ARAGAO, G.; SILVA, J. Deus transcente seu préprio nome: Paul Tillich e o
descortinar de novas fronteiras hermenéuticas. Paralellus, Recife, v. 12, n.
29, jan./abr. 2021, p. 049-063.

ASLAN, R. Deus: uma histéria humana. Rio de Janeiro: Zahar, 2018.
BAKAS, A.;BUWALDA, M. O futuro de Deus. Sdo Paulo: A Girafa, 2011.
BARRETO, M. Humanidades e ciéncias. Campinas: Unicamp, 2021.
BOBSIN, O. Prefacio a edicdo brasileira de O Sentido e o Fim da Religido de
Wilfred Cantwell Smith. Protestantismo em Revista — Revista Eletrénica do
Ndcleo de Estudos e Pesquisas do Protestantismo (NEPP), Escola Superior
de Teologia, Sdo Leopoldo, Rio Grande do Sul, vol. 12, p. 126-128 Jan -
Abr., 2007.

CRACKNELL, K. Wilfred Cantwell Smith: A reader. Oxford, Inglaterra:
Oneworld, 2001.

HUSSAIN, S. (2019). Wilfred Cantwell Smith, a Hermeneutic of Humanity,
and the Islamic State in Pakistan. Toronto Journal of Theology, v. 35. Issue

1, p. 78-82, Spring, 2019.

HITCHCOCK, S.; ESPOSITO, J. Histdria das religibes. Sdo Paulo:
Editora Abril, 2005.

KUNG, H. Religi6es no mundo: Em busca dos pontos comuns. Coimbra:
Editorial Multinova, 2005

LAMBERT, Y. O nascimento das religiées. Sdo Paulo: Loyola, 2011.

SOUZA, M. Teologia das e para além das religides. Sdo Paulo: Associacdo
de Ensino Metodista Livre, 2015.

O’BRIEN, J.; PALMER, M. O atlas das religies. Sdo Paulo: Publifolha, 2008.
PADEN, W. Interpretando o sagrado. Sdo Paulo: Paulinas, 2001.



POR UMA TEOLOGIA FUNDAMENTAL DAS RELIGIOES DO MUNDO

ROSA, J. Grande Sertdo: Veredas. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2019.

SCHLEIERMACHER, F. Hermenéutica e critica. Tradugdo de Aloisio Ruedell.
ljuf: Editora Universitaria Unijui, 2005.

SCHLEIERMACHER, F. Hermenéutica: Arte e técnica da interpretacdo. 52.
Ed. Traducdo de Celso Reni Braida. Braganca Paulista: Editora Universitaria
S3o Francisco, 2006.

SMITH, S. Wilfred Cantwell Smith: Love, science and the study of religion.
Journal of the American Academy of Religion, Volume 81, Issue 3,
September, p. 757-790, 2013.

SMITH, W. The Modern Islam in India. London, Victor Gollancz Ltd, 1946.
SMITH, W. Pakistan as an Islamic State. Lahore, Paquistdo: Ashraf, 1951.

SMITH, W. The place of Oriental Studies in a Western University. Diogenes,
Colgate University, 16, winter, p. 104-111, 1956.

SMITH, W. Islam in Modern History. Princeton, EUA: Princeton University
Press, 1959.

SMITH, W; ELIADE, Mircea e KITAGAWA, Joseph M. Comparative religion:
Whither —and why, the history of religions: Ensays in methodology
Chicago, EUA: University of Chicago Press, 1959.

SMITH, W. Mankind'’s religious divided history approaches self-
consciousness. Harvard Divinity Bulletin, Harvard University, 29, p. 81-
102, 1966.

SMITH, W. The Faith of Other Men. Nova York, EUA: Harper and Row,
Publishers, 1972.

SMITH, W. Belief and History (Richard lectures for 1974-75). Virginia, EUA:
University Press of Virginia, 1977.



GILBRAZ ARAGAO | MARUILSON SOUZA

SMITH, W. Towards a world theology: Fait and the comparative history of
religion. Londres, Inglaterra: Macmillan, 1981.

SMITH, W. Faith and Belief: The difference between them. Oxford,
Ingalterra: Oneworld Publications, 1998.

SMITH, W. Patterns of Faith around the world. Oxford, Ingalterra:
Oneworld Publications, 1998.

SMITH, W. Modern culture from a comparative perspective. Nova York,
EUA: State University of New York Press, 1997.

SMITH, W. What is Scripture? A comparative approach. Minneapolis, EUA:
Fortress Press, 2000.

SMITH, W. O sentido de o fim da religido. Sdo Leopoldo: Editora Sinodal,
2007.

SOUZA, M. Teologia da e para além das religides. Sdo Paulo: Associacdo
de Ensino Metodista Livre, 2015.

WILBER, K. Espiritualidade integral: Uma nova funcdo para a religido neste
inicio de milénio. Sdo Paulo: Aleph, 2006.

Wunenburger, J. Paradigmes epistemologiques et hermeneutiques de
I'interreligieux. In: COURAU, T. Le dialogue des rationalités culturelles et
religieuses. Paris: Les Editions du Cerf, 2019, p. 697-707.



Acoes Socioambientais



EXU-MULHER: OS ACHADOS DE UMA PESQUISA
QUE VIROU LIVRO PREMIADO E FOl CAMPEA
DO CARNAVAL PAULISTANO

Claudia Alexandre

Introdugao

A tese sobre o feminino do orixa Exu! foi considerada a melhor
pesquisa do programa de Ciéncia da Religido da Pontificia Universidade
Catolica de Sdo Paulo (PUC-SP) do ano de 2021 e indicada para o Prémio
Soter de Teses de 2022, ficando em segundo lugar entre os trabalhados
finalistas. Em 2023, a editora Fundamentos de Axé/Aruanda, a mesma que
publicou o livro da disserta¢do Orixas no Terreiro Sagrado do Samba — Exu
e Ogum no Candomblé da Vai-Vai (2021), publicou a nova pesquisa.

Sob o titulo Exu-Mulher e o Matriarcado Nagd — sobre masculini-
zacdo, demonizacdo e tensGes de género na formacdo dos candomblés, o
livro foi langcado na Feira Literaria Internacional de Paraty, Flip 2023. Foi
a editora que tomou a iniciativa de inscrever a obra no edital da primeira
edicdo do Prémio Jabuti Académico 2024. Foram 1.953 obras inscritas, em

29 categorias, sendo que Exu-Mulher foi finalista, concorrendo com outras

1A tese foi defendida sob o titulo “Exu feminino e o matriarcado nagd — indagagdes sobre
o principio feminino de Exu na tradicdo dos candomblés yoruba-nagd e a emancipagao das
Exu de Saia” (PUC-SP), em 12 de novembro de 2021.



quatro obras na categoria Ciéncias da Religido e Teologia. Resultado: Exu-
-Mulher foi conquistou o principal prémio académico da literatura brasilei-
ra, logo na primeira edicdo.

Em maio daquele mesmo ano, a obra encantou o carnavalesco
Rodrigo Meiners que pediu autorizacdo para transforma-la no enredo da
Escola de Samba Pérola Negra, aspirante ao Grupo 1 da Liga-SP, a elite do
carnaval paulistano. Foi com o enredo Exu-Mulher que a escola desfilou
e conquistou o titulo de campedo do carnaval 2025. Exu-Mulher venceu
novamente.

O presente artigo pretende abordar sobre os desdobramentos e
desafios de uma pesquisa académica, que rompeu os limites dos reposi-
torios da universidade e se espraiou pela sociedade, propondo ndo ape-
nas novas epistemologias para o campo de estudo da Ciéncia da Religido,
como outras formas de compreensdo sobre temas do povo negro que sao
atravessados pela complexidade do processo histdrico brasileiro, onde se
inserem questBes urgentes como relagdes étnico-raciais, racismo, racismo
religioso, intolerancia e violéncia religiosa.

Os desdobramentos da pesquisa mostram como a revisdo critica
sobre a construcdo de uma divindade central para as tradicGes de matrizes
africanas, o orixa Exu, conseguiu apontar outras consequéncias do proces-
so escravista, mostrando como este se apoiou na construc¢do de narrativas
hegemoénicas, para atingir deliberadamente a visdo de mundo (ou cosmo-
percepcdo) de povos africanos e seus descendentes na didspora negra.

O levantamento dos registros que se espalharam pelo ocidente,
especialmente entre os séculos XVI-XIX, comprova que missionarios ju-
deus e cristdos, exploradores e viajantes europeus, que estiveram em pai-
ses da Africa Ocidental do povo yorubd — Nigéria, Benin (antigo Reino do

Daomé), Gana, entre outros- distorceram, subalternizaram e demonizaram



vivéncias negro-africanas, onde a vida s6 teria sentido como parte do todo,
enquanto homens, mulheres, natureza e deuses estivessem diretamente
ligados. Foram as primeiras visGes de estrangeiros, ao se depararem com
rituais, dancas e costumes do grupo yoruba que traduziram as experién-
cias destes povos como barbaras, primitivas e como coisa de um povo sem
alma.

Assim, observamos que no centro dessas distorcdes a figura que
mais se destacou foi exatamente de Exu (Eshu, Legba, Elegbara) traduzido
como uma espécie de diabo cristdo. Na cosmogonia yorubd, Exu seria um
principio dindmico, criado pelo Supremo Olodumaré, contendo os princi-
pios masculino e feminino, com o poder de distribui-los igualmente entre
os seres viventes. Na concepcdo autdctone, Exu seria uma das mais pode-
rosas e indispensaveis divindades, por essa razdo recebendo oferendas e
rituais em varias partes da iorubalandia, como uma espécie de culto obri-
gatdrio, dada a importancia que ele possui sobre a prosperidade, fecun-
didade, fertilidades, sexualidade e procriacdo, além de ter dominio sobre
0 movimento e a comunicacdo entre os seres viventes, de acordo com o
sistema de crenca. Por essa razdo, ao ser demonizado se transformou em
um elemento demonizante de homens e mulheres negras nas Américas,
particularmente no Brasil, onde se organizaram os candomblés.

Os primeiros candomblés, que se tem registro, foram fundados na
regido nordeste do Brasil, nos estados da Bahia e Pernambuco. A pesquisa
se ocupou da formacdo dos terreiros por meio da organizacdo de mulheres
africanas, na cidade de Salvador e Reconcavo baiano, onde a partir de 1820
surge o extinto Candomblé da Barroquinha (llé Axé Aira Intilé), a primeira
formacdo de um tipo de culto coletivo as divindades do grupo yorubd-oyd.
Em seguida aparecem: Terreiro do Alaketu, Casa Branca do Engenho Velho

(llé lyad Nasso Oka), Terreiro do Gantois e Ilé Opd Afonja, todos estes re-



gistrados e tombados como patriménio cultural imaterial. Essas organiza-
¢des tinham em comum a lideranca de mulheres africanas, que fundaram
e comandaram um sistema que além de construir redes de solidariedade
e sociabilidade no periodo escravista, também recuperou os sistemas ma-
triarcais africanos de organizacdo social. Até os dias atuais, todos esses ter-
reiros mantém o que a pesquisa intitulou de matriarcado nago.

Neste contexto o estudo aborda sobre masculinizacdo, demo-
nizacdo e tensdes de género na formac¢do dos candomblés yoruba-nagd
(Alexandre, 2023) na Bahia, demonstrando que, entre as consequéncias
dessas alteracGes, é possivel problematizar sobre um ocultamento ou si-
lenciamento em relagdo as representacdes de género do préprio orixa,
pois, no sistema religioso afro-brasileiro, foi inserido exclusivamente como
uma divindade félica, portanto masculinizado.

Entre os achados da pesquisa podemos evidenciar: (1) a constru-
¢cdo autdctone do orixa Exu e a cosmologia das antigas sociedades yoruba,
com cultos a representacées de celebracdo da vida, por meio de esculturas
em monticulos de terra, ornados com simbolos de érgdos genitais mascu-
linos e femininos, denunciando a ideia de que aquele elemento dinamico
ndo estava retido em concepcgBes de género; (2) o conjunto de narrativas
de estrangeiros que estruturaram a imagem de Exu como um diabo cris-
tdo, desconstruindo os valores e a representacdo da paridade de sexos da
divindade; (3) a estatuaria em pares registrada a partir do século XIX e en-
contrada em reservas de museus e acervos de colecionadores, onde estdo
demarcadas as anatomias masculina e feminina, com caracteristicas cor-
respondentes aos mitos e narrativas do orixa e seus simbolos como pen-
teado félico, buzios, apito, cabacas, sendo que Ele possui um ogd (cetro em
forma de pénis) e Ela seios e vulva bem demarcados, ambos com os drgdos

genitais, muitas vezes desproporcionais; e ainda a literatura dos primeiros



estudos afro-brasileiros, que embora ndo se ocupassem do tema, fizeram
citacGes e registros que fornecem indicios da presenca de representacdes

femininas de Exu ou de Exu-Mulher.
Por que abordar Exu e o feminino?

O estudo ndo quis impor uma ideia de género para as divindades
do pantedo negro-africano, que sdo representacdes da dimensdo espiritual
do sistema de crenca yoruba-oyd, associados a possibilidade da natureza e
seus elementos — agua, terra, fogo e ar- se manifestarem, assim como os
antepassados e ancestrais, de se comunicar com os seres humanos.

Cada um destes elementos e as manifestacdes da natureza se sus-
tentaria em cada ser, por meio de arquétipos, dando-lhes personalidades
particulares, através do processo de iniciagdo em comunidades de terreiro.
Assim Exu, seria a representacdo e a restituicdo da energia vital; Ogum,
dos metais e da tecnologia; Xangd, o trovao, da justica; Oxdssi, das cacas,
o conhecimento; Obaluayé, rei da terra, a salde e as doencgas; Yemanj3, a
mae de todas as cabecas, das aguas dos rios2; Nand, os pantanos, avidae a
morte; Yansa, os raios e tempestades, a guerreira; Oxum, das dguas doces,
prosperidade e fertilidade; e Oxala, pai de todos os orixds, a sabedoria etc.

Acredita-se que Exu fora criado por Olodumaré como uma espécie
de guardido dos principios masculino-feminino, sendo muitas vezes idea-
lizado anatomicamente com ambos os sexos. Suas representacdes simbo-
licas em casas, festivais e lugares de culto ainda sdo feitas por meio de
figuras, sempre em pares, masculino e feminino, que reafirmam a ldgica

feminino-masculino, rompida e distorcida a partir de narrativas e do pen-

2No Brasil Yemanja se tornou a dona dos mares.



samento patriarcal, e dos primeiros registros (Verger, 1999. p. 41-80) sobre
existéncias no continente da Africa.

A visdo de mundo dos povos afro-atlanticos da regido da ioru-
balandia seguia o principio da complementariedade e da inseparabilidade
das coisas. A socidloga nigeriana, Oyeronké Oyewumi denuncia uma “gen-
rificacdo” nas narrativas sobre a religido em Africa, afirmando que relacdes
de género eram inexistentes nas sociedades africanas pré-coloniais, que
se baseavam tdo somente pela senioridade. Oyewumi faz uma importante

discussdo sobre a “cristianizacdo” dos orixas:

Um resultado da cristianizagdo da sociedade ioruba foi a introdu-
¢do de nogBes de género na esfera religiosa, inclusive no sistema
religioso autdctone. Na religido tradicional iorubd, as distingdes
anassexuais® ndo tiveram nenhum papel, seja no mundo dos
humanos ou no das divindades. Como outras religides africanas,
a religido iorubd tinha trés pilares. Primeiro, havia Olodumaré
(Deus — o Ser Supremo). Olodumaré ndo tinha uma identidade de
género e é duvidoso que ela-ele tenha sido percebida ou percebi-
do como um ser humano antes do advento do cristianismo e do
islamismo na lorubalandia. Segundo, os orixas (divindades) eram
manifestacdes dos atributos do Ser Supremo e eram considera-
dos seus mensageiros para os humanos. Eles eram o foco mais
Obvio da adoracdo iorubd. Embora houvesse orixas anamachos
e anafémeas, como em outras instituicGes, essa distingcdo tinha
consequéncias; portanto, € melhor descrita como uma distingdao
sem diferenca. [...] Terceiro, havia os ancestrais, machos e fémeas,
venerados por membros de cada linhagem e reconhecidos como
consagrados no festival dos Egungin mascarados: um culto a ve-
neracdo de ancestrais (Oyewumi, 2021, p. 210).

3“Uso o conceito os conceitos de ‘sexo’ e ‘género’ como sindnimos. Com relagdo a socieda-
de iorubd no periodo pré-colonial, entretanto, cunhei os termos ‘sexo anatdémico’, ‘macho
anatomico’ e ‘fémea anatébmica’ para enfatizar a atitude ndo generificada na relagdo entre
corpo humano e os papéis sociais, posi¢des e hierarquias. Em alguns lugares, encurtei esses
termos para ‘anassexo’, ‘anamacho’ e ‘anafémea’” (Oyewumi, 2021, p. 204).



Os estudos de Oyewumi abordam sobre a construcdo de um sen-
tido africano para os discursos ocidentais de género, mostrando que apds
a invasdo patriarcal em Africa houve “cristianizacdo e masculinizacdo” dos
orixas, incluindo o controverso e ambiguo Exu. Para a autora, seria impos-
sivel minimizar o impacto das missdes cristds na iorubalandia, que entre
outras alteracdes, introduziu as nocBes de género na esfera religiosa tradi-
cional. “Alintroducdo do cristianismo, que é androcéntrico, foi outro fator
no processo de estabelecer a dominagdo masculina na sociedade ioruba.
As missBes cristds na Africa foram corretamente descritas como servas da
colonizacdo” (2021, p. 204). “Além disso, um censo dos orixas para deter-
minar sua composicao sexual é impossivel, uma vez que o nimero total
de orixas é desconhecido e ainda esta em expansdo... nem todos o0s orixas
foram pensados em termos de género” (Oyewumi, 2021, p. 210). A expli-
cacdo é a de que alguns orixas foram reconhecidos como masculinos em
algumas localidades e femininos em outras.

Assim observamos indicios de alteracdes no papel de Exu na cons-
tituicdo do corpo das tradi¢Ges orais dos candomblés, que passam a se
organizar no Brasil, a partir do século XVI. Entre elas estd a rejeicdo a sua
constituicdo autdéctone. Exu ao ser demonizado lugar central de importan-
cia no sistema, embora ndo seja afastado dele. As primeiras sacerdotisas
passam a trata-lo com discriminacdo em relacdo aos outros orixas, pelo
menos publicamente. H& uma concordancia de que ele é um elemento
perigoso, inflexivel e traicoeiro, que deve ser afastado ou “despachado”,
para que ndo cause confusdo durante cerimdnias. Ao mesmo tempo, em
que sdo impostas regras de tolerancia ao seu culto, que inclui a proibicdo
de mulheres em rituais de evocacdo e da iniciacdo de pessoas como filhas/
filhos de Exu, além da troca de “cabecas” ou seja, um filho de Exu teria

gue ser iniciado por outro orixa, comumente, Ogum ou Yemanja. Mesmo



assim, sacerdotes ou sacerdotisas que se atrevesse a iniciar uma pessoa
para este orixa era desqualificado, por possivelmente estar condenando o

iniciado a loucura e desgracas.
Exu masculinizado e o matriarcado negro

Aideia de um Exu masculinizado e demonizado difere da sua cons-
tituicdo africana. Na cosmopercepc¢do negro-africana dos povos e descen-
dentes que cultuam orixds vale a ordem do Supremo Olodumaré descrita
em um dos odu* sobre o poder feminino: “o homem n&o podera fazer nada
sozinho na auséncia da mulher”.5 £ uma sociedade que nunca deixou de
valorizar a presenca da mulher em toda a sua funcdo geradora e dos cuida-
dos com os bens simbdlicos e materiais dos grupos. “Ajoelhem-se para as
mulheres/ a mulher nos colocou no mundo, nds somos seres humanos/ a
mulher é a inteligéncia da Terra...” (Beniste, 2014, p. 60-63).

Por esse motivo, Exu, criado com os poderes sobre os principios
feminino e masculino de todos os seres viventes, teria em suas estatutarias
as representacdes de pares com figuras inseparaveis. Sdo estatuetas que
nao se popularizaram na formacdo dos candomblés da Bahia, no final do
século XIX, mas sempre fizeram parte da tradi¢cdo yoruba-oyd; sdo expos-

tas em museus e acervos de colecionadores pelo mundo e, recentemente,

40s odu sdo signos do sistema de conhecimento Ifa, representam o corpo de relatos co-
nectados com o culto de uma divindade denominada Orunmild e sdo tidos como forma de
resposta concedida pelo oraculo aos sacerdotes e sacerdotisas. E 0 modo sistematico de
constituigdo da filosofia religiosa do povo yoruba.

°Faz parte do odd Osa Meji, que revela a conversa entre Olodumaré e Odu Logboje (a mu-
Iher primordial), quando entrega os poderes a ela. “Ela recebe o poder da fertilidade para
a sustenta¢do do mundo recém-criado. Recebe os titulos de lyd nld —a grande mae —e lya
on —a mae de todos. Olodumaré Ihe entrega uma cabaca, simbolizando o mundo contendo
o poder dos passaros, eléiye”.



comegam a ser vistas no Brasil. Sabe-se que os primeiros viajantes que
chegaram 3 Africa Ocidental tiveram contato e chegaram a fazer alguns
registros deturpados sobre as figuras femininas de Exu-Legba, mas fizeram
um esforco deliberado para oculta-las ou ainda deram énfase de maneira
a inferioriza-las, quando presenciavam cerimonias, com oferendas a essas
divindades ou em que mulheres eram vistas participando como sacerdo-
tisas.

O tedlogo Richard Burton, quando esteve, em 1864, em Ouidah,
descrevendo Legba como um “espetdculo medonho”, confirma ter sabido

que a divindade ndo era apenas masculina:

Legba é dos dois sexos, mas raramente pertence ao feminino. Des-
se ultimo vi poucos e sdo ainda mais horriveis que o masculino.
Os seios projetando-se como metades de salsichas alemas e o res-
to guarda a mesma proporcdo. Nesse ponto Legba diferencia-se
do cldssico Pa e do deus Lampsacan, mas a ideia implicada é a
mesma. [...] A adoracdo particular de Legba consiste em limpar
sua coisa caracteristica, nela esfregando azeite-de-dendé (Burton,
1893, p. 195).

Esse é um exemplo de como a figura feminina foi sendo delibera-
damente apagada dos registros, até sumir totalmente das narrativas dos
viajantes ocidentais. Nota-se, também, que a representacdo dos orgdos
genitais causava estranheza e rejeicao aos visitantes, quando ele descreve
a proporgao do “resto” ou como era a limpeza da “sua coisa caracteristica”,
omitindo a vagina e o pénis representados na figura.

Entre o povo fon hd também representacdes de Legba com atribu-

tos femininos.

Nos casos em que ele aparece como mulher, sua genitdlia as-
sume dimens&es desproporcionais, como acontece com o falo
de sua versdo masculina. Maupoil afirmou ter encontrado “Le-
gbas fémeas” apenas ao redor de Porto Novo (Benin), onde seus



detratores europeus fazem questdo de fotografa-las muito de
perto, para melhor criar futuros escandalos (2017, p. 102, nota
87). Wande Abimbola apontou que, em alguns mitos, é a mulher
de Exu, chamada de Agberu, quem tem a obrigacdo de coletar os
sacrificios e os entregar ao marido (Silva, 2022, p. 144).

Desde o inicio da didspora africana para o Brasil, principalmente
com a chegada dos negros da Costa da Mina, os sudaneses ou yorubas,
a imposicdo patriarcal-colonial sobre os escravizados, aliada ao poder da
Igreja, causou tensBes para a resisténcia pelo sagrado, em especial das mu-
Iheres negras. Por outro lado, nada desafiou mais a hegemonia patriarcal
e o dominio catodlico do que as praticas rituais negras e as redes de socia-
bilidades onde as mulheres foram, reconhecidamente, as protagonistas.

As primeiras mulheres de terreiro ja eram vistas, pela sua condicdo
social, como mercadorias, cujos comportamentos de lideranca e atitudes
dentro do grupo eram percebidos como ameacgadores. Despidas de femi-
nilidade foram as primeiras a conquistar suas cartas de alforria e sustentar,
durante o sistema escravista e no pds-abolicdo, um regime econdmico de
trocas de bens e servicos pelas ruas das cidades, experimentadas anterior-

mente na condicdo de escrava de ganho.

A rua, dominio de Exu, também era lugar de trocas e negociagdes
importantes para a manutenc¢do da continuidade dos candomblés
e da relagdo com os patronos e protetores da cultura tradicional
africana. As negras mais bem-sucedidas em suas atividades eram
as ganhadeiras, mulheres do tabuleiro, das curas, patrocinadas em
nome de seus donos, mas também as libertas, geralmente ligadas
a uma irmandade negra (Alexandre, 2023, p. 364).

O mercado, a cozinha, a senzala, o cuidado, a magia e os tabuleiros
fizeram de muitas delas um esteio para a formacado das irmandades negras,

dos ajuntamentos e dos candomblés, como redes potentes de sociabilida-



de, solidariedade e cumplicidade. Ndo a toa, as primeiras casas de cultos
foram fundadas por elas. Mulheres negras de terreiro, a comecar pelas
africanas, ajudaram a elaborar os mais complexos cédigos que fundam as
tradicBes angola-congo e nagd (ketu, jejé, ijexa, fon e tedd) na Bahia.

Porém, nos espacos de terreiro e nos candomblés por elas lide-
rados, havia um problema, que as estigmatizava para toda a sociedade:
Exu-demonio. A divindade indispensavel teve de ser a todo momento
negociada, dentro e fora do terreiro, pois Exu, ao ser demonizado, tam-
bém era demonizante. Por essa razdo, convencionaram que ele era um
elemento autbnomo, a ser amansado, e deveria ser despachado, sempre
antes das cerimonias, para ndo causar problemas, desordem ou mortes
antecipadas. Caso aparecesse um filho de santo que fosse filho de Exu, era
imediatamente transformado em filho de outro orixa, geralmente Ogum, o
dono dos metais ou Yemanjd, a grande mde do Rio Ogun, que no Brasil se
tornou mde dos oceanos e mares. Além disso, havia uma preocupagdo com
a reputacdo, pois a iniciacdo para Exu, por muito tempo, desqualificava o
iniciador.

Foi a antropdloga estadunidense Ruth Landes (1908-1991) que
pela primeira vez registrou o protagonismo de mulheres negras nos terrei-
ros da Bahia. Sua pesquisa na cidade de Salvador entre 1938-1939, resul-
tou em uma bem elaborada etnografia sobre os terreiros fundantes: Casa
Branca do Engenho Velho, Terreiro do Ganois e o Opd Afonja. A partir de
suas andancas e conversas com “informantes” ela definiu um matriarca-
do negro nos candomblés do Brasil. Ela observou que havia um tipo de
lideranca feminina empenhada com suas estratégias, em busca constante
por um tempo “[...] triturado ou esgarcado pelo processo colonial e pelo
racismo, por meio do massacre fisico, da repressado e do genocidio, concei-
to que inclui a tendéncia de destruir ou apagar os referenciais da matriz

cultural de um povo”. (1967, p. 54).



Landes pela primeira vez lancou luz na presenca de uma maioria
de sacerdotisas nos candomblés e na relacdo entre elas e sacerdotes ho-
mossexuais. Landes acabou assim por registrar uma disputa local que en-
volveu género, orientacdo sexual, raca, classe e religido. Esses achados de
Landes contrariaram antropélogos como o francés Roger Bastide e o inglés

Donald Pierson, além do brasileiro Arthur Ramos:

[...] é lamentavel que algumas dessas conclusdes, como por exem-
plo, do matriarcado negro e controle da religido pelas mulheres,
na Bahia, e do homossexualismo ritual, nos negros brasileiros, ja
estejam correndo os meios cientificos e anunciadas para publica-
¢Oes em revistas técnicas. (Ramos, 1942, p. 189).

Apesar de inédita, a proposicdo de Landes se baseou em uma pers-
pectiva sobre orientacdo sexual que passou a ser considerada equivocada
e que tem gerado até hoje criticas ao trabalho. Ao nos revelar um matriar-
cado nag0, sua etnografia trouxe contribuictes aos estudos afro-brasilei-
ros. Mas ao identificar a presenca de uma maioria de liderancas masculinas
e homossexuais nos candomblés de Caboclo, associando-a a marginalida-
de social, acabou por discriminar estes candomblés e, consequentemente,

seus lideres, os pais-de-santo:

A explicagdo mais facil para este acontecimento nas casas de cul-
tos ndo-nagd é a de que os homens que desempenham o papel de
sacerdotes se esforcam pela unidade com a figura da mae. Embora
seja dbvia uma exposicdo desta espécie, ndo basta para explicar
por que esses sacerdotes do candomblé sdo recrutados, todos,
entre os proscritos homossexuais do submundo baiano. A maio-
ria desses pais e filhos é de notérios homossexuais passivos, que
antes batiam as ruas. [...] Os pais que conheci, cerca de dez, foram
recrutados entre prostituidos, delinquentes juvenis e malandros
da cidade (Landes, [1967], 2002, p. 326-329).



Ao comentar sobre a “possessdo” de orixds em homens, ela ex-
pressa uma visdo moralista que opde o “homem direito” ao homem que
“perde sua virilidade”, além de estabelecer uma relagdo direta entre “pos-
sessao” e penetracao sexual: “[...] nenhum homem direito deixara que um
deus o cavalgue, a menos que ndo se importe de perder a sua virilidade. O
seu espirito deve estar sempre sébrio e jamais atordoado ou tonto com a
invasdo de um deus”. (Landes, 2002, p. 319).

No entanto, as principais criticas a sua obra se devem ao incébmodo
gue ela causou ao revelar as limitacbes do esquema interpretativo hege-

monico entre os pesquisadores da época:

A visdo corrente — ndo obstante todas as evidéncias empiricas re-
gistradas nos trabalhos de Nina Rodrigues e seus seguidores — era
de que a dominagdo masculina vigente na sociedade brasileira
como um todo, era também vigente nos cultos afro-brasileiros.
Ao desmontar este esquema simplista, mostrando a preeminéncia
das mulheres nos cultos nagd e dos homossexuais nos cultos ca-
boclos, Landes expds uma fratura de género na analise dos cultos
afro-brasileiros que merece atencdo até hoje (Corréa, 2002, p. 15).

Em seu trabalho de campo ela foi orientada e influenciada por Edi-
son Carneiro, razdo pela qual também insistiu na questdo da superioridade
de cultos dos candomblés nagds. A pesquisa resultou na obra A Cidade das
Mulheres, publicada apenas de 1967 quando Landes ja havia sido “convi-

dada” a se retirar do Brasil.®

5“Eu era uma estrangeira na verdade indesejada, mas tolerada por me ter identificado como
‘cientista’, que ndo buscava emprego pago, antes gastaria dinheiro. Esperava-se que eu en-
trasse em contato com as autoridades da Bahia e, como deixei de fazé-lo- pensando que
as cartas amaveis eram simples cartas de apresentagdo a serem usadas apenas em caso de
necessidade- a policia secreta foi notificada e eu fui seguida constantemente e afinal recebi
a ordem de sair da regido. Mas isso se deu meses mais tarde”. (Landes, 2002, p. 11).



Exu-Mulher e os achados da pesquisa

A pesquisa “Exu-Mulher e o Matriarcado Nagd” demonstrou que
a dominacdo judaico-cristd, na regido da Africa yorubd-oyé, causou trans-
formacdes radicais na relagdo do sistema dos candomblés com a divindade
Exu no Brasil, principalmente entre os séculos XIX-XX. E possivel notar que
a ideia da paridade de género em suas representacdes pode ter sido silen-
ciada ou ocultada pelos proprios devotos, principalmente, pelas primeiras
mulheres negras que lideraram os terreiros.

Durante o processo da pesquisa foram encontrados objetos, do-
cumentos, imagens e testemunhos de que a representagdo com atributos
femininos de Exu ndo se popularizou nos cultos no Brasil, mas se man-
tem até hoje em alguns paises da iorubalandia — Nigéria, Benim, Gana e
Togo. A estatudria que apresenta figuras em pares — masculino e feminino,
é encontrada em colecGes particulares e acervos de museus nos Estados
Unidos e Europa e tem figurado em exposicGes da arte africana em varios
palises, incluindo o Brasil.

A ideia de que Exu ndo poderia ser iniciado em um devoto ou ndo
poderia ser cultuado por mulheres, como se estabeleceu por aqui, ndo é
uma realidade na iorubalandia. Assim como acontece com outros orixas,
existem cidades onde familias inteiras mantém culto exclusivo para Exu,
onde participam homens, mulheres e criangas. Existem cultos exclusivos
de mulheres relacionados a maternidade que sdo dedicados a Exu. O an-
tigo mercado de Akesan, em Oy, na Nigéria, comporta o maior templo
dedicado a Exu do mundo, mantido pelo rei para a prote¢do do palacio,
chamado de Oja Oba (palacio do rei). As instalacdes possuem varias repre-
sentagBes de grandes proporgdes, entre elas, esculturas que apresentam
anatomias masculinas e femininas, estas Ultimas com penteados caracte-

risticos, enfeites e seios proeminentes.



No Brasil a questdo da auséncia de um culto a Exu e seus atributos
femininos, a Exu-Mulher pode ser tratado inicialmente como uma estraté-
gia, sendo que o silenciamento e a invisibilizagdo acabou atingindo a tradi-
cdo que se estabeleceu especialmente no grupo da nagdo nago-ketu, que
se tornou predominante, na Bahia. Porém ha registros de representagdes
e oferendas a Exu-Mulher no antigo Terreiro do Alaketu (llé Axé Mariola-
jé), fundado pela africana Otampé Ojard em 1858 e famoso pela lideranca
de Olga de Alaketu (1925-2005). No livro A comida de santo numa casa
de queto na Bahia (2010, p. 29), a yalorixa discorre sobre uma receita de
“comida” para um tipo de Exu mulher de nomes Ind Ebé, Akéssan, Bara
Moquié. O que demonstra que a yalorixa, matriarca de um dos terreiros

fundantes da Bahia, mantinha cultos dedicados a Exu-Mulher.

Conclusao

Ao observarmos a historiografia sobre a formacdo do corpo das
tradic®es orais dos candomblés de tradicdo desse grupo, que se instala
na Bahia, a partir do século XVIII, percebe-se que Exu é acomodado no
sistema de culto aos orixas como uma divindade controversa, ambigua,
mensageira, mas conivente com a leitura judaico-cristd: demonizado e
masculinizado.

A acomodacdo de um elemento tdo complicado para o sistema
afro-religioso, que se formou em meio ao periodo colonial escravista, cau-
sou tensdes, principalmente devido ao fato de a organizacdo ter como pro-
tagonistas mulheres negras, africanas, escravizadas, alforriadas e libertas.
Conforme argumentei em estudo anterior (Alexandre, 2023), as mulheres
qgue fundaram as primeiras casas de candomblé nagd na cidade de Salva-

dor (Terreiro Casa Branca do Engenho Velho, Terreiro do Alaketu, Terreiro



do Gantois e Ilé Opd6 Afonjd) e no Reconcavo, na Bahia, foram duramente
atravessadas por uma matriz de dominacdo patriarcal e resistiram pelo sa-
grado, negociando com uma sociedade desigual, com o poderio da Igreja
Catdlica e com o imaginario deturpado do orixa Exu.

E relevante o estudo da filésofa nigeriana Oyeronke Oyewumf
(Oyewumi, 2021, p. 204), que apontou para a invasdo das missées cristds
na Africa Ocidental, a partir da segunda metade do século XIX. Ela mos-
tra que a cristianizagdo também provocou mudancas no campo politico
de diversas cidades, bem antes de boa parte da regido ser dominada pelo
imperialismo britanico. Soma-se o interesse particular de favorecimento
aos homens, por parte do cristianismo, que passa a ser seguido pelos ioru-
bas convertidos. As organizacBes de centralidade matriarcal e matrilinear
yoruba foram perdendo forca.

Na construcdo de uma epistemologia de Exu-Mulher, temos reve-
lado uma das muitas formas de traduzir o orixa Exu livre das sujeices das
narrativas hegemonicas, das ideologias patriarcais e das hierarquias de gé-
nero. A Exu-Mulher, na sua complexidade, deve ser lida como parte de um
poder complementar, de uma organizac¢do social cuja visdo de mundo ndo
separa deuses de pessoas, na qual homens e mulheres tém direito a plena
existéncia, sem opressdes.

Na cosmopercepcdo negro-africana dos povos e descendentes que
cultuam orixas, os discursos de género ndo eram conhecidos, mesmo as-
sim valia a ordem do Supremo Olodumaré descrita em um dos odUu’ sobre

o poder feminino: “o homem ndo podera fazer nada sozinho na auséncia

7Os odu sdo signos do sistema de conhecimento Ifa, representam o corpo de relatos
conectados com o culto de uma divindade denominada Orunmila e sdo tidos como forma
de resposta concedida pelo oraculo aos sacerdotes e sacerdotisas. E o modo sistematico
de constituicdo da filosofia religiosa do povo yoruba.



da mulher”® Observa-se uma sociedade que nunca deixou de valorizar a
complementariedade e inseparabilidade entre masculino e feminino, além
da indispensavel presenca da mulher, com toda a sua funcdo geradora e
dos cuidados com os bens simbdlicos e materiais dos grupos. “Ajoelhem-
-se para as mulheres/ a mulher nos colocou no mundo, nds somos seres
humanos/ a mulher é a inteligéncia da Terra...” (Beniste, 2014, p. 60-63)

ordenou Olodumaré.

Referéncias

ALEXANDRE, Claudia. Exu-Mulher e o Matriarcado Nago: sobre
masculinizacdo, demonizacdo e tensdes de género na formacdo dos
candomblés. Rio de Janeiro: Aruanda, 2023.

BASTIDE, Roger. O Candomblé da Bahia: Rito Nagb. Traducdo de Maria
Isaura Pereira Queiroz. Sdo Paulo: Cia. Editora Nacional, 2001 [1961].

BENISTE, José. Orun Ayé: o encontro de dois mundos. O sistema de
relacionamento nagd-yoruba entre o céu e a terra. Bertrand Brasil: Rio de
Janeiro, 2014.

BURTON, Richard. A mission to glele, king Dahomey. 2. ed. London, 1893.

CARNEIRO, Sueli. A construcdo do outro como ndo-ser como fundamento
do ser. 2025. Tese (Doutorado em Educacdo) —Programa de Pds-
Graduacdo em Educacdo da Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2005.

LANDES, Ruth. A cidade das mulheres. 2. ed. Rio de Janeiro: Ed. UFRJ,
2002.

8 Faz parte do odu Osa Meji, que revela a conversa entre Olodumaré e Odu Logboje (a mu-
Iher primordial), quando entrega os poderes a ela. “Ela recebe o poder da fertilidade para
a sustentagdo do mundo recém-criado. Recebe os titulos de lyd nld —a grande mae —e lya
on —a mde de todos. Olodumaré lhe entrega uma cabaca, simbolizando o mundo contendo
o poder dos passaros, eléiye”.



OYEWUMI, Oyeronké. A invencéo das mulheres: construindo um sentido
africano para os discursos ocidentais de género. Sdo Paulo: Bazar do
Tempo, 2021.

REGIS, Olga Francisca. A comida de santo numa casa de queto na Bahia.
Salvador: Corrupio, 2010.

SILVA, Vagner Gongalves da. Exu, um deus afro-atldntico no Brasil. Sdo
Paulo: EDUSP, 2022.

VERGER, Pierre. Notas sobre o culto aos orixds e voduns na Bahia de
Todos os Santos, no Brasil e na Antiga Costa dos Escravos na Africa.

Traducdo de Carlos Eugénio Marcondes de Moura. 2. ed. Sdo Paulo:
EDUSP, 1999.



ECONOMIA POPULAR E SOLIDARIA:
UMA PERSPECTIVA DAS COMUNIDADES
DE RELIGIAO DE MATRIZ AFRICANA

Flavio Valdez Martins da Silva

Paulo de Jesus

Introducao

O presente trabalho motivou-se pelo desejo de se desenvolver um
olhar diferenciado sobre economia e teve por objetivo identificar como
as praticas das comunidades religiosas de Matriz africana vivenciam os
principios de reciprocidade, redistribuicdo e domesticidade que se confi-
guram como Economia Popular e Soliddria e como essas relagBes sociais,
no cotidiano dos terreiros de Candomblé, se inserem nesse contexto e foi
resultado de dissertacdo de mestrado na Universidade Federal Rural de
Pernambuco intitulada: Extensdo rural, Desenvolvimento local e Economia
popular e soliddria: Uma perspectiva das comunidades de religides de ma-
triz africana. Como referéncia desta andlise escolhemos o Terreiro de Santa
Barbara de Tradicdo Xambd, localizado na cidade de Olinda no bairro de
Sao Benedito, oficialmente consagrado como Quilombo urbano Portdo do
Gelo Nacdo Xamba, pela Fundacdo Cultural Palmares onde sdo desenvol-
vidas diversas atividades culturais no sentido de preservar e fortalecer a

tradicdo de origem africana Xamba no Brasil.



Nos ultimos séculos foram fortalecidos valores estabelecidos a par-
tir de uma visdo racionalista instrumental, onde o foco do desenvolvimento
se da através de mecanismos fundamentados no capitalismo e reforcados
por forca da globalizacdo que se consolida, mais fortemente a partir dos
anos 80. Segundo Cattani (2003, p. 9) “Atualmente, o sistema capitalista
domina o planeta” promovendo, assim conseqUéncias que aprofundam as
desigualdades e danificam a capacidade criativa do ser humano.

Dessa forma, poderiamos destacar alguns valores que predomi-
nam como consequéncias do dominio capitalista no mundo, como por
exemplo:

a) oforte estimulo a acumulacdo e concentracdo de riquezas, de-
sestimulando a organizacdo de cardter coletiva da producdo
bem como a geracdo de renda associativa;

b) o estimulo ao consumo alienado e extravagante;

c) o desestimulo a organizagdo social de carater coletivo através
da promocdo da competicdo corporativa e entre os individuos;

d) atransformacédo das crencas e misticas dos povos em negocios
mercantis.

Essa l6gica tem afetado sobremaneira a sociedade e de forma mais
drastica, nos paises periféricos onde as estruturas sociais, econémicas e
politicas tendem a privilegiar uma minoria abastada que se apropria na pa-
dronizacdo e re-producdo dos moldes de produgdo e consumo capitalista
neoliberal, impondo uma ordem de exclusao e nos colocando o desafio de
resgatar, preservar e fortalecer os espacos onde existem uma outra légica,
uma outra economia ou uma outra ordem social que permitam o combate
as estruturas estabelecidas sob o signo do capital.

E nesse contexto que alguns espacos socioprodutivos, de carater

solidario, podem contribuir, como forte referéncia, para que uma nova l6-



FLAVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA | PAULO DE JESUS

gica possa ser estimulada, através da percepcdo e da constatacdo de que

no campo da pratica tem-se mostrado vidvel, possivel e sustentavel.

Um recorte desses espacos solidarios parecem ser as comunida-

des de terreiros de matriz africana, por possuirem caracteristicas especifi-

cas reforcadas pelas tradi¢Bes e valores cuja esséncia esta ligada a:

a)

herancas culturais originadas em diversos territérios do con-
tinente africano, deslocadas para o Brasil através do processo
de sequestro para a exploracdo da mao-de-obra escrava;
praticas religiosas com forte intensidade na organiza¢do comu-
nitaria, sem distingdo hierarquica baseada num padrao de co-
nhecimento formal ou no poder econémico de seus membros;
religiosidade integrada ao cotidiano dos seus membros, man-
tendo forte relacdo com o meio-ambiente, a terra e os recur-
sos naturais, prevalecendo a atitude de respeito e contempla-
¢do a natureza;

ha uma cumplicidade virtuosa no que diz respeito aos aspec-
tos da producdo e do consumo, estabelecendo uma forte co-
nexdo entre a solidariedade e a sustentabilidade, preservando,
por meio de um processo de resisténcia, a continuidade des-
sas comunidades através dos séculos;

presenca de um relacionamento de reciprocidade nas trocas

materiais e simbdlicas.

O terreiro de Xamba é um espaco religioso de matriz africana, que

pratica o Candomblé no Recife desde 1923. Pesquisas realizadas por mem-

bros do préprio terreiro apontam a origem do Xambda como remanescente

do norte da Africa. Segundo Hildo Leal da Rosa, antropdlogo e filho de

Santo da casa, “Diversos autores apontam Xamba ou Tchamba, como po-



vos que habitavam a regido ao norte dos Ashanti e limites da Nigéria com
Camaroes, nos montes Adamawa, vale do rio Benué”.

A iniciacdo da tradicdo Xamba em Recife se deu por forca da fuga,
do Babalorixa Artur Rosendo Pereira, da repressao policial as casas de culto
Afro-brasileiro em Maceid, movimento conhecido como a quebra de Xan-
gb em 1912 (Costa, 2006).

Segundo as referidas pesquisas, o Babalorixa Artur Rosendo, foi
buscar no Senegal as origens do Xambd, onde permaneceu por
quatro anos sob orientacdo do babalorixa Tio Antoénio, comercian-
te do mercado de Dakar. Apds seu retorno ao Brasil, consolida-se,
mais precisamente em Maceid e depois em Recife, a pratica reli-
giosa da Nagcdo Xamba.

Em recente pesquisa documental e em entrevistas realizadas no
Terreiro de Xamba, com filhas e filhos de Santo, Babalorixa e Yalorixa, verifi-
camos que a trajetdria da Nagdo Xamba se inscreve num marco de desafio
e resisténcia as investidas da légica ocidental ndo s6 no campo religioso,
mas nos campos politico e social. Essa constatacdo revela-se no proces-
so historico de formacdo do Terreiro que se confunde com as histdrias de
vidas de seus membros e primeiros seguidores. Elementos associados a
construcdo histdrica do Xamba no Brasil revelam, dentre outros aspectos,
o processo de transmissdo das praticas comunitdrias por meio do conheci-
mento ancestral como fator determinante na preservacao da cultura Xam-
bda, diante das forcas ambientais promovidas num contexto globalizado,
onde predominam valores e crengas que contrapdem ou interpenetram
os espacos de tradi¢Bes locais, por vezes traduzidas em praticas hibridiza-
das ou novas praticas. Portanto, consideramos, ainda, importante a com-
preensdo do conceito de ancestralidade, como elemento de relevancia na

resisténcia e na presenca das culturas africanas, no Brasil, e, sobretudo, na



heranca material e simbdlica, fortemente, encontrada nas praticas religio-
sas afrodescendentes. E para situarmos o referido conceito, buscamos em

Cunha JR (2006, p. 5), a seguinte abordagem:

A ancestralidade nos coloca diante de um fazer da
construcdo do lugar do territério dado pelo acumulo
repetitivo da experiéncia humana. A ancestralidade
define os parametros para a compreensado da historia
de uma populagdo determinada em um lugar deter-
minado. A ancestralidade tem o conteddo a histdria
dos lugares em tempos de gera¢des determinadas.

E nesse sentido que buscamos compreender o conhecimento an-
cestral como resisténcia no processo de formacdo da identidade no terrei-
ro de Xambda num contexto globalizado, a partir de elementos referencia-
dos em pesquisa no terreiro, fundamentada no paradigma da economia
solidaria. E nesse contexto que a légica e os valores da economia solidaria
podem ser encontrados e vivenciados nas comunidades religiosas de

matriz africana.

Comunidade de matriz africana e Economia solidaria

Tem-se constatado que a escravizacdo oficial no Brasil coldnia,
repercute inegavelmente, até hoje, através do processo discriminatorio
estruturais, refletindo-se em perseguicGes de cardter religioso, politico,
social, de forma recorrente, produzindo um processo de exclusdo da po-
pulacdo afrodescendente, nos espacos socioecondmico e politico, impac-
tando nas suas relac®es de apropriacdo da riqueza, da participacdo social e
consequentemente nas estruturas de poder.

Nesse sentido, as comunidades de religido de matriz africana re-

presentam, ao nosso ver, um dos espagos mais significativos do contra-



ponto e de resisténcia a ordem estabelecida pelo regime discriminatério e
excludente herdado das estruturas escravista que ha pouco tempo vigora-
va no Brasil, e que, de certa forma, ainda vigora nos corredores da nossa
sociedade.

No cotidiano dessas comunidades encontram-se, na diversidade
das relacGes, fortes motivacGes ndo-econdmicas e de reciprocidade, que
caracterizam a presenca de aspectos relacionados a uma sociabilidade so-
lidaria, representada mais marcadamente nas manifestacGes festivas, por
ocasido das praticas religiosas, onde os esforcos coletivos para a realizacdo
das festas de orixas sdo tarefas complexas e extremamente trabalhosas
e dispendiosas. Para que seja possivel a realizacdo dessas festas e desses
rituais, considerando-se que a maior parte das pessoas que freqlientam e
cultuam o Candomblé sdo de baixa renda, constatado a partir de obser-
vagdo nos rituais especificos ( xiré) onde rednem dezenas de pessoas, €
necessario um exercicio de cooperacao, disponibilizacdo e redistribuicdo,
ndo so de bens (doac¢des de alimentos, flores e outros elementos), mas,
sobretudo de servicos inerentes ao culto. Conta-se ai com a participacdo
dos filhos e filhas se santo, que se engajam diretamente nas diversas atri-
buicdes que por vezes sdo determinacdes vinculadas as tarefas especificas
ligadas aos Orixds, ou por vezes sdo atribuicdes livres de quaisquer obriga-
¢Oes ou vinculagdes religiosas, caracterizando-se como uma rede dindamica
e solidaria .

Além dos aspectos relacionados as atividades religiosas, man-
tém-se relacionamento cotidiano, em torno do terreiro, que conta com a
participacdo de seus membros, muitas vezes, relacionadas a prestacdo de
servigos voluntarios, tais como: servicos de transportes, saude, artistico-
-culturais, servicos de cozinha, servicos de limpeza e conservacdo, corte e

costura, manutencdo da casa, assessorias técnicas, dentre outras.



Os padrbes de comportamento verificados no cotidiano da co-
munidade do terreiro de Xambda, numa compreensdo mais ampla, estdo
relacionados ndo como um empreendimento econdmico convencional ou
instituicdo religiosa com apelo mercantil, mas como um conjunto de inicia-
tivas autdbnomas no sentido de realizar uma série de atividades estabeleci-
das por meio de um sistema de valores ligados a uma pratica religiosa mo-
tivada por uma crenca especifica aos orixas e adesdo ao terreiro daquela
tradicdo.

Dessa forma, podemos inferir que algumas praticas das Comunida-
des Religiosas de matriz Africana vivenciam os principios de reciprocidade,
redistribuicdo e domesticidade enunciadas em (Polany, 2000) tdo presen-
tes na Economia Popular e Solidaria.

Segundo Paulo de Jesus o conceito de economia solidaria ndo esta
vinculado a uma estrutura formal de representacdo juridico-institucional,

mas:

A Economia Soliddria pode ser definida como o conjunto de ativi-
dades econdmicas submetidas a vontade de uma ag¢do democra-
tica onde as relag8es sociais de solidariedade superam o interes-
se individual ou os beneficios materiais. O mais importante nela
ndo é o estatuto juridico, ser formal ou ndo, e sim as atividades
produtivas, importante na Economia Soliddria sdo também os pro-
cessos e os fins que orientam tais processos Podemos considerar,
ainda, que as praticas relacionadas as atividades das comunidades
de religiGes de matriz africana, apresentam aspectos fortemente
relacionados aos valores e aos principios da economia popular e
soliddria, onde se busca com grande énfase o fortalecimento das
relagdes sociais, de forma participativa, a autonomia e a negagdo
do empreendimento como instrumento de acumulacdo e explora-
¢do (Jesus, 2005, p. 34).

A capacidade de organizacdo e producdo demonstrada nas festas
de orixas e nas atividades do cotidiano dos terreiros, por exemplo, nos

cerca de possibilidades quanto aos aspectos relacionados com o desen-



volvimento de producdes coletivas. Partindo-se para uma compreensao
abrangente de organizagdo social, poderiamos considerar diversos aspec-
tos voltados para processos que sdo esforcos concentrados no sentido de
fortalecer a organizacdo e a participacdo social, a inclusdo, a geracdo de
emprego e renda, o estimulo ao empreendedorismo solidario, por meio
das diversas atividades de economia coletiva geradas e a melhoria da qua-
lidade de vida da populacdo, através das iniciativas de politicas publicas e
sociais e de processos de cura. Ao relacionar esses aspectos poderiamos
deduzir que ha niveis de conformidades e combinacdes, dos fatores que
alicercam o desenvolvimento social, focado na economia solidaria, diferen-
ciados nos diversos territérios e espacos sociais. Nesse contexto, podemos
inferir que, considerando-se a experiéncia do Xamba como espacos especi-
ficos onde existem esforcos voltados para a melhoria da qualidade de vida,
a preservacao da cultura e do ambiente socioecondmico, através da orga-
nizagao politica e social de forma consciente e sistematica, podendo ser
lugar de praticas histéricas numa perspectiva da economia solidaria. Essas
praticas sdo identificadas nas organizacGes das festas de santo e noutras
festas ndo religiosas ou profanas, em campanhas para a melhoria da infra-
-estrutura do bairro, e em atividades voltadas para a organizacdo politica
dos terreiros, no cotidiano dos atendimentos aos adeptos e ndo adeptos

do candomblé, dentre outros momentos.

Economia solidaria

Ao nos referirmos conceitualmente a economia solidaria busca-
mos entender que ndo estd atrelada a légica da economia classica liberal
de mercado. Os principios que regem a economia soliddria estdo vincula-
dos as relagBes sociais fundadas por valores que nao estdo subordinados

a motivagdes econdmicas numa visdo cldssica, mas as necessidades coleti-



vas de sobrevivéncia dos homens e das mulheres que se refletem em suas
atitudes e praticas e na forma de articulacdo para a producdo, distribuicdo
e consumo.

Dessa forma, podemos encontrar, na contemporaneidade, tais re-
lacBes pautadas em valores que permanecem presentes sejam através da
heranca ancestral, sejam nos diversos processos sécio-politicos de resgate
nas comunidades de trabalhadores e trabalhadoras, comunidades religio-
sas, comunidades tradicionais quilombolas e indigenas, organizacdes cole-
tivas de carater social, politica ou econdmica. Enfim, em diversos campos
onde a ordem social estabelece os mecanismos econémicos necessarios
para a superacdo dos desafios da organizacdo coletiva, da democracia, da
promocdo humana e do combate a exclusdo em todos os niveis e natureza.

No contexto da andlise no que se refere a uma abordagem em es-
pacos de terreiro de candomblé, “faz-se, ainda, necessaria uma compreen-
sdo especifica que possa responder a aspectos relacionados as culturas, as
tradicGes, aos valores e as praticas que por vezes sdo consideradas como
algo primitivo, atrasado, exotico ou folcldrico”, (Chaui, 1986) numa tendén-
cia a negacdo da autonomia e da identidade que é propria dessas comu-
nidades, o que poderia, em Ultima instancia, voltar ao lugar das andlises
que nada contribuem para um olhar cientifico que permita a presenca da
diversidade e do espaco de pertencimento de cada sujeito ou grupo social.
Assim, sé nos é permitido uma abertura para a compreensao da resisténcia
afrodescendente, nos terreiros, no contexto da economia solidaria, bus-
cando-se entender sua linguagem, através de suas praticas e seu cotidia-
no, na possibilidade, minimamente, do despojamento das estruturas de
percepcdes ocidentais tradicionais de predominancia eurocéntrica. Assim,
podemos lancar o desafio de articular as bases conceituais da economia

solidaria numa versdo adequada a realidade dos terreiros.



Como referéncia conceitual sobre economia solidaria buscamos,
principalmente, em Karl Polany, os principios gerais de comportamento
apontados como fundamentais para se entender as relacGes solidarias
num contexto da producdo e consumo, através dos processos de reciproci-
dade, redistribuicdo e domesticidade, por entendermos que essas caracte-
risticas sdo as que mais se aproximam da légica e das préaticas dos terreiros.

Esses principios sdo determinados numa relacdo que se insere em
condic¢des sociais vivenciadas em diversos espacos, condicionadas por fa-
tores relacionados a modelos de organizacdo politica, crencas e culturas,
presentes na base das relagdes sociais, sem relacdo de subordinacdo com
modelos econdmicos e ao mesmo tempo determinando uma sistemati-
ca econémica, na medida do possivel, divorciada de quaisquer condicio-
namentos absolutos voltados, tdo somente, para os aspectos mercantis.
Portanto, os fundamentos apontados acima sdo relacionados ao compor-
tamento humano que se sobrepdem as questdes meramente econdémicas
e se desenvolve sob a riqueza e a diversidade das relagdes humanas. Tais
principios sdo destacados pelo autor como fundamentos para a constata-
¢do, construcdo e permanéncia de uma sociedade solidaria.

O principio da reciprocidade estd vinculado as relagGes de provi-
mento entre pessoas ou comunidades num processo de reconhecimento
mutuo e garantia de manutencdo da sobrevivéncia, entre sujeitos, sem
necessariamente corresponder uma exigéncia bilateral, mas o estabeleci-
mento de um ambiente alinhado nos principios do dar-receber sem que
para esse ato corresponda uma contabilidade ou um saldo entre os su-
jeitos. Esse processo comportamental ndo tem vinculagdo com qualquer
direcionamento no sentido da acumulacdo ou estabelecimento de valor
comparativo das transacdes, nem tdo pouco pode ser relacionado a méto-

dos quantitativos comparativos que sejam entendidos como permuta ou



barganha. Nesse sentido, podemos constatar que as rela¢cdes estabeleci-
das, nesse contexto, podem ter como processo de assimilagdo histérica a
heranca da ancestralidade, motivada por fatores vinculados aos relaciona-
mentos e as praticas cotidianas das comunidades que vivenciam, em sua
estrutura de poder, suas crengas ou suas regras sociais, formas milenares
que se refletem em seus comportamentos e atitudes.

A reciprocidade por ser de carater atitudinal surge e se mantém de
forma espontanea, embora intrinsecamente intencional por se manter sob
uma otica social resguardado por uma ética coletiva. Assim encontramos
em (Polany, 2000, p. 65)

A descoberta mais importante nas recentes pesquisas historicas
e antropoldgica é que a economia do homem, como regra, estd
submersa em suas relagdes sociais. Ela ndo age dessa forma para
salvaguardar seu interesse individual na posse de bens materiais,
ele age assim para salvaguardar sua situacao social, suas exigén-
cias sociais, seu patrimdnio social.

O principio da redistribuicdo vincula-se ao movimento que permi-
te um atendimento logistico das comunidades a partir da reparticdo dos
bens e servicos produzidos, considerando-se uma gestdo baseada na cen-
tralidade e na autoridade estabelecida que garante o suprimento necessa-
rio a cada membro da comunidade.

Podemos imaginar que exige uma metddica complexa, principal-
mente quando se trata de espacos com alta densidade demografica e com
grande extensdo territorial. Porém, apesar da necessidade de uma estru-
tura logistica com certa complexidade, o fundamental ndo esta na forma,
mas no propodsito do principio que é assegurar a todos as condi¢des de
sobrevivéncia mantendo-se dentro de uma légica de preservacdo das re-
lagBes sociais de um modelo que pode apresentar diversas estruturas de

poder caracterizado por sistemas centralizados de aquisi¢do e distribuicdo.



Mesmo que aparentemente apresente-se uma necessidade com
certo nivel de exigéncia administrativa esse processo ndo estd fundamenta-
do, para seu funcionamento, em relacdes trocas que resultem em permu-
tas ou barganhas do ponto de vista da acumulacdo e geracao de vantagens
comparativas, mas pressupde uma légica de atendimento as necessidades
sociais presentes em comunidades que demandem a busca por compen-
sacdes sociais, de forma ordenada pelo poder e a centralidade. Dessa for-
ma, a regra ndo tem como fundo estabelecer acumulagdo individual ou
regulacdo de valores numa perspectiva puramente mercantilista, nem tdo
pouco promover o aumento do patrimoénio econémico de forma isolada,
mas buscar solucdes para atender as assimetrias existentes na sociedade,
sem predominancia de motiva¢des puramente econémicas. Nesse sentido
indica (Polany, 2000, p. 69)

A reciprocidade e a redistribuicdo sdo capazes de assegurar o fun-
cionamento de um sistema econdmico sem a ajuda de registros
escritos e de uma complexa administracdo apenas porque a orga-
nizagao das sociedades em questdo cumpre as exigéncias de uma
tal solu¢do com ajuda de padr@es tais como a simetria e a centra-

lidade.

Um outro olhar que se destaca como principio de comportamento
desvinculado das regras estabelecidas a partir das relacdes de mercado,
onde impera os resultados obtidos em cada operacdo mercantil, & o princi-
pio da domesticidade. A este podemos relacionar a producdo das familias,
das comunidades associativas ou sistemas onde predomina a producdo
para uso préprio, caracterizado por habitos de suprimento que valorizem
a producdo predominantemente com valor de uso, acima das tendéncias
e das estruturas que se utilizam das transacGes de trocas mediadas por
valores mercantis baseadas em rela¢des que privilegiam a barganha e a

competicao.



Nesse enfoque o principio da domesticidade valoriza a preservacgao
da producdo prépria numa perspectiva de suprimento para atendimento
das necessidades da comunidade de origem. Nesse sentido, a producdo e
distribuicdo ndo implicam, necessariamente, na impossibilidade de trocas
intra e entre comunidades, mas se da fundamentalmente garantindo a re-
posicdo prépria e buscando o atendimento mais amplo das necessidades
domeésticas ou coletivas. O valor de uso sobrepde o valor de troca e as re-
lagGes ndo se ddo em funcdo da regulacdo do mercado, nem sob intencdo
primordial da geracdo de lucro e da acumulagao individual.

Os principios acima mencionados ocorrem de forma dinamica, es-
pontanea e intencional e ndo sdo excludentes entre si, mas podem surgir
de forma integrada, mesmo que um esteja, em determinados espacos,
predominando sobre o outro. As vivéncias desses principios: reciprocida-
de, redistribuicdo e domesticidade, estdo baseados em padrdes identifi-
cados, por Polany, que permitem suas praticas e estdo fundamentados na
simetria, centralidade e na autarquia, o que aprofunda consideravelmen-
te suas diferencas com as regras que regem as relacdes de mercado, tais
como a permuta que depende do padrdao de mercado para se estabelecer,
consolidado em relagBes comportamentais econdmicos que geram uma
predominancia sobre as motivac¢des sociais, invertendo a ordem histérica
das relagdes humanas, instrumentalizado sob a intenc¢do as acumulacdo e
do lucro.

Acreditamos, portanto, que sob um olhar especifico das comuni-
dades de religides de matriz africana, os terreiros de candomblé especial-
mente, é possivel identificar praticas relacionadas aos principios do com-
portamento social da reciprocidade, da redistribuicdo e da domesticidade,
sem perdermos de vista a realidade dinamica e complexa da sociedade
moderna que estd integrada as relacées de mercado, sejam na producao,

na religido ou nas diversas formas de manifestacdes sociais.



Constatamos tais principios no terreiro de Xamb3, considerando-
-se, também, o processo de integragdo social através do eixo religioso, con-
forme as préprias falas dos filhos de Santo do Xamba, apresentado abaixo
(Silva, 2009).

A integracdo no terreiro em ultima instdncia é identidade. No ter-
reiro é na menor das hipoteses é uma comunidade, e no nosso caso
isso é bem patente, uma comunidade familiar, até porque boa par-
te ou talvez a maior parte dos componentes da casa tem entrela-
camentos familiares consanguineos, e hd os filhos de santo que
vdo se agregando, mas é basicamente uma comunidade familiar,
ou seja, em torno do culto aos Orixds, que é o que identifica essa
comunidade tudo acontece, entiio todo mundo tem atividades so-
ciais como qualquer pessoa, mas é na religido e pela religido que
essa identidade aparece (por Hildo de Xambd, p. 45).

Os terreiros de Candomblé, neste contexto sdo colocados como
espacos que nos permitem uma abordagem de investigacdo cientifica,
desvinculada da visdo modelada nos espacos religiosos ocidentais tradi-
cionais como referéncias comparativas, mesmo conscientes da condicdo
de trocas paralelas entre e intra-religiGes. Portanto, é considerando os ter-
reiros de Candomblé, como espacos de organizacao social e politica, sem
a pretensdo especifica de analisar a religido numa abordagem teoldgica,
que vislumbramos as condi¢Ges para aprofundar o conhecimento sobre
suas relagBes de reciprocidade, redistribuicdo e domesticidade no campo
da producdo, do trabalho e das relagbes comunitdrias numa perspectiva
do desenvolvimento sustentavel local, como fatores gerados numa socia-
bilidade especifica da afrodescendéncia e da ancestralidade africana, que

insinuam fortes tracos dos principios da economia solidaria.



Referéncias

ALVAREZ, Gabriel O.; SANTOS, Luiz. Tradigées Negras, Politicas Brancas:
Previdéncia Social e populacdes afro-brasileiras. Brasilia: Ministério da
Previdéncia Social, 2006.

ALVES, Marileide. Na¢do Xambd: do terreiro aos palcos. Olinda:, Ed. Do
Autor, 2007.

AMARAL, Rita. Xiré! O modo de crer e de viver no candomblé. Rio de
Janeiro: Pallas; Sdo Paulo: EDUC, 2002.

BERKENBROCK, Volney J. A experiéncia dos Orixds: um estudo sobre a
experiéncia religiosa no Candomblé. Petrdpolis, Rio de Janeiro: Vozes,
1997.

CATTANI, Anténio David (Org). A outra Economia. Porto Alegre:Veraz
Editores, 2003.

CHAUI, Marilena. Cidadania cultural. Sdo Paulo: Editora Fundacdo Perseu
Abramo, 2006.

COSTA, Valéria Gomes. Nos arralbades da cidade: praticas de apropriagdo
dos espacgos no suburbio do Recife pelo Terreiro Santa Barbara — Nagdo
Xamba. Recife: UFPE, 2006.

CUNHA JUNIOR, Henrique. A Histéria africana e os elementos bdsicos
para o seu ensino: In LIMA, Ivan Costa; ROMAO,Geruse. Negros e o
Curriculo. Floriandpolis:

JESUS, Paulo de. Extensionista Rural e Gestéio De Empreendimentos
Soliddrios: Algumas questdes em torno de Aprendizagem e motivacgdo.
Recife:Bargaco,2005.

JESUS, Paulo de. Sobre desenvolvimento local e sustentavel: Algumas
consideragGes coceituais e suas implicagdes em projetos de pesquisa.



IN: Gestdo do Desenvolvimento Local Sustentavel. Pedrosa, Ivo; Filho,
Adalberto Maciel; Assuncédo, Luiz Mdrcio (ORG). Recife: Editora, 2006.

LODY, Raul. Candomblé: Religido e resisténcia cultural. Sdo Paulo: Editora
Atica, 1987.

MOURA, Clovis (org). Os quilombos na dindmica social do Brasil. Maceié:
EDUFAL, 2001.

MENEZES, Lia. As yalorixds do Recife. Recife: Funcultura, 2005

MOURA, Clovis (org.). Os quilombos na dindmica social do Brasil. Macei6:
EDUFAL, 2001.

MUNANGA, Kabengele. Negritude: Usos e Sentidos. Sdo Paulo: Editora
Atica, 1986.

OLIVEIRA, David Eduardo de. Cosmovisdo africana no Brasil: Elementos
para uma filosofia afrodescendente. Curitiba: ditora Gréfica Popular,
2006.

POLANYI, Karl. A grande transformagdo: as origens da nossa época. 9. ed.
Rio de Janeiro: Elsevier, 2000.

SILVA, Auxiliadora Maria Martins. Etnia Negra nos livros diddticos do
ensino fundamental: Transposicdo Didatica e suas ImplicacGes para o
Ensino das Ciéncias. Recife: UFRPE, 2005.

SILVA, Flavio Valdez Martins da. Extensdo Rural, Desenvolvimento Local
e Economia popular e solidaria: Uma perspectiva das comunidades de
religides de matriz africana. Recife: Ed. UFRPE, 2009.

SODRE, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira
Rio de Janeiro, 2002

SANTOS, Boaventura de Souza. A globalizacéo e as Ciéncias Sociais. Sdo
Paulo: Cortez, 2005.



XAVIER, Juarez Tadeu de Paula. Limites conceituais no estudo das religiGes
afrodescendentes. In: Santos, Gevanilda Gomes; Silva, Maria Palmira da.
Racismo no Brasil: Percep¢des da discriminacdo e do preconceito racial no
século XXI. Sdo Paulo: Fundacdo Perseu Abramo, 2005.



CONEXOES SOCIOAMBIENTAIS
E ESTETICAS DO FIM

Ana Cristina Rodrigues de Vasconcellos

Introducao

A sociedade moderna tem testemunhado profundas evolucdes
tecnoldgicas em diversas areas, incluindo a medicina, mas ndo consegue
controlar a grande vild da humanidade: a morte. Ela chega de formas va-
riadas, ora de maneira suave e silenciosa, ora de maneira abrupta e ines-
perada.

A questdo socioambiental acerca da morte reflete a tentativa da
sociedade moderna de esconder seus “rastros” e “cheiros”, distanciando
os vivos do impacto fisico e emocional desse processo. Ao longo do tem-
po, a morte foi progressivamente medicalizada e transferida para hospi-
tais e instituicdes especializadas, tornando-se um evento mais controlado
e invisivel. As praticas funerdrias, como maquiagem e embalsamamento,
buscam criar uma aparéncia serena do falecido, como se estivesse apenas
“adormecido”, negando a perda definitiva. Essa camuflagem visa suavizar a
dor e a transitoriedade da vida, moldando uma percepcao social de que a
morte deve ser tratada de forma discreta e “higiénica”.

Hoje a busca por uma “morte sem cheiro” exemplifica a tentativa

de ocultar os sinais bioldgicos da morte, utilizando substancias quimicas



para preservar o corpo e evitar odores. Com o aumento de funerais virtuais
e rituais online, a morte se torna cada vez mais uma experiéncia isolada e
distante, afastada da coletividade e da vivéncia direta. Esse processo de
ocultacdo reflete o desejo da sociedade de ndo confrontar a finitude hu-
mana, criando uma realidade em que a morte é tratada como algo que
deve ser gerido e controlado, ao invés de vivido e compreendido como

parte natural da existéncia.

Casa Amarela: a ultima parada

Numa conversa entre coveiros, Jodo Cabral de Melo Neto apresen-
ta uma metéafora sobre o fim da vida e as diferencas sociais até na morte.
Enguanto os ricos tém funerais mais formais e espacados, os pobres sdo

enterrados em grupos, sem cerimonia ou distingdo.

O dia de hoje esta dificil; ndo sei onde vamos parar. Deviam dar um
aumento, ao menos aos deste setor de ca. As avenidas do centro
sdo melhores, mas sdo para os protegidos: hd sempre menos tra-
balho e gorjetas pelo servico; e € mais numeroso o pessoal (toma
mais tempo enterrar os ricos). Pois eu me daria por contente se
me mandassem para cd. Se trabalhasses no de Casa Amarela ndo
estarias a reclamar. De trabalhar no de Santo Amaro deve alegrar-
-se o colega porque parece que a gente que se enterra no de Casa
Amarela estd decidida a mudar-se toda para debaixo da terra. E
que o colega ainda ndo viu 0 movimento: ndo é o que se vé Fique-
-se por ai um momento e ndo tardardo a aparecer os defuntos que
ainda hoje vdo chegar (ou partir, ndo sei).As avenidas do centro,
onde se enterramos ricos, sdo como o porto do mar: ndo é muito
ali o servigo: no maximo um transatlantico chega ali cada dia, com
muita pompa, protocolo, e ainda mais cenografia. Mas este setor
de cd é como a estacdo dos trens: diversas vezes por dia chega
0 comboio de alguém. Mas se teu setor é comparado a estagdo
central dos trens, o que dizer de Casa Amarela onde ndo para o
vai vem? Pode ser uma estagdo, mas ndo estagdo de trem: sera
parada de 6nibus, com filas de mais de cem (Melo, 1982, p. 93).



A metafora do cemitério, como uma estacdo de trens ou uma pa-
rada de Onibus ilustra a ideia de que a morte dos mais humildes ocorre de
maneira continua e comum, refletindo as desigualdades presentes ao lon-
go de suas vidas. Essa visdo dialoga com o conceito de “morte invertida”,
descrito por Philippe Aries, que caracteriza a transformacdo da experiéncia
da morte no século XX, especialmente em sociedades industrializadas e
urbanizadas.

A introducdo da racionalidade cientifica, manifestada pela medi-
calizacdo, pelo cuidado corporal e pela promogdo da saude, restringe o
espaco da morte, relegando-a a um plano oculto, passando a morte a ser
vista como uma ameaca ao bem-estar psicoldgico.

Geoffrey Gorer (1905-1985) foi um sociélogo e antropdlogo brita-
nico, reconhecido por suas contribuicdes aos estudos culturais, com énfase
em temas como a morte, a sexualidade e os tabus sociais. Um dos princi-
pais trabalhos de Gorer sobre a morte é o livro Morte, tristeza e Luto, pu-
blicado em (1955). Nesse estudo, ele examina como a sociedade britdnica
lida com a morte e o luto, destacando as diferencas culturais no tratamen-
to da morte e dos sentimentos que ela desperta. Gorer argumenta que,
embora algumas culturas abordem a morte de forma aberta, na sociedade
britanica, por exemplo, ela permanece um tema tabu, muitas vezes evitan-
do as interagdes cotidianas.

Gorer (1955), realiza uma analise sociocultural sobre a negacdo da
morte nas sociedades ocidentais modernas. Ele observa que, muitas vezes,
a morte é deslocada para fora da vista publica, sendo oculta ou minimiza-
da. Essa atitude, segundo ele, tem um impacto profundo nas pessoas que
enfrentam o luto, pois os rituais funebres e os espacos destinados ao luto

tendem a ser silenciados ou desvalorizados.



Sob uma dtica socioldgica, Gorer argumenta que a repressao da
morte nas sociedades contemporaneas gera um distanciamento emocio-
nal , dificultando o processo de luto e tornando-o, assim, mais complexo
e doloroso.

Aries (2024), contribui com suas pesquisas, descrevendo que
guanto mais a sociedade avanca em progressos tecnolégicos, mais nos

afastamos dos que estdo para partir, atribuindo ao hospital essa tarefa.

Os rapidos progressos do conforto, da intimidade, da higiene pes-
soa e das ideias de assepsia tornaram o mundo mais delicado; sem
gue nada se possa fazer contra isso, os sentidos ja ndo suportam
os odores ne, os espetaculos quem ainda no inicio do século XIX,
faziam parte, com o sofrimento e a doenca, da rotina didria. As
sequelas fisioldgicas sairam do cotidiano ara passar ao mundo da
assepsia e higiene, da medicina e da mortalidade incialmente con-
fundidas. Esse mundo tem um modelo exemplar. O hospital e sua
disciplina celular (Aries, 2014, p. 769).

O hospital passou, segundo Aries, a oferecer o asilo onde as fami-
lias podem esconder o doente inconveniente, entregando aos outros com
boa consciéncia, uma assisténcia desajeitada, a fim de continuarem uma

vida normal.

“A morte sem cheiro”: reflexdes sobre a desodorizacdo e a estética do de-

saparecer

Em “A morte é uma festa: ritos funebres e revolta popular no Brasil
do Século XIX” (1991), o historiador Jodo José Reis descreve documentos
que facilitam a andlise da mudanca cultural no Brasil, especialmente a tran-
sicdo dos sepultamentos em igrejas para a criagdo dos cemitérios. Reis ex-

plora como as praticas funerarias refletiram as transformacdes religiosas e



sociais, destacando a resisténcia das classes populares, que viam nas novas
praticas funerarias uma forma de controle social.

Para Reis, (1991, p. 288), o impacto da medicina foi decisivo para
romper com as praticas antigas, conforme evidenciado no Relatdrio de Sa-
lubridade de 1831, que ressalta os riscos a salde publica e a necessidade
de novos habitos funerarios para garantir condi¢cdes salubres. Reis relata
que, nesse contexto, os médicos, passam a ter a posse dos defuntos para
ser autopsiado, anatomizado transformando-o em “objeto médico”. Aisso,
declara Reis (1991), que:

Os médicos visavam dessacralizar a morte. Exigiam que a fungdo
de registrar obitos era privativa dos padres para eles. Jobim, Fon-
seca e outros doutores acusavam os padres de ndo terem compe-
téncia para verificar a morte de ninguém. Sé um médico, defendeu
0 SMRJ, poderia certificar ‘ndo somente a realidade da morte, mas
também a causa que a determinou’ E depois da morte vieram os
veldrios, cortes funebres e missas de corpo presentes. “os cada-
veres humanos”, denunciava o SMRJ, “antes de serem sepultados,
exalam muitas vezes emanacdes putridas, nas casas d'onde saem,
pelas ruas por onde sdo conduzidos, e nos templos durante os
sufragios.” No Recife, o dr. Fonseca advertia contra o uso de cai-
x0es de aluguel, que atendiam um morto apds outro e cujos for-
ros ficavam impregnados de liquidos corruptos, provenientes dos
cadaveres”. Fonseca continuava sua histéria assombrosa descre-
vendo liquidos pingando dos caixdes durante os cortejos funebres,
deixando um rastro de ‘exala¢des putridas perniciosas’ por onde
passavam. No Rio, queixava-se a SMRJ, ‘sendo como é autorizada
a conducdo em redes, muitos mortos de moléstias contagiosas sdo
nelas conduzidos, ou em esquifes, o que além de oferecer um es-
petaculo de horror, ocasiona a infecgdo do ar’. E recomenda-se o
uso de caixBes fechados (Reis, 1991, p. 367).

A vigilancia sobre os odores e ruidos tornou-se uma das principais

frentes da campanha médica para reeducar os sentidos. Os médicos alerta-



vam sobre os perigos dos miasmas no ar e defendiam que o cheiro da mor-
te fosse rigorosamente afastado dos vivos. Para isso, a morte deveria ser
higienizada, sem odor e silenciosa, recomendava Fonseca, com “nenhuma
encomodagdo em voz alta pelas ruas” (Reis, 1991, p. 168).

Nesse sentido, os médicos, de forma enfatica, se opunham aos cor-
tejos funebres barulhentos, especialmente ao repique dos sinos, um som
tradicionalmente associado aos funerais. Em suas pesquisas, Reis (1991)
examina a transformacdo cultural no processo de sepultamento, que pas-
sou das igrejas para os cemitérios, um movimento fortemente influenciado
pelos avancos da medicina.

Reis (1991), aponta que alguns estudos mostravam a influéncia
dos sons em dreas urbanas, onde o barulho de carrogas, cavalos e 0 mo-
vimento das pessoas dominavam o ambiente. Esses sinos, de certa forma,
simbolizavam a vida e eram aceitos pelas pessoas, mas, nesse contexto,
trazia um peso emocional que afetava o estado psicoldgico e fisico dos
habitantes, principalmente pela constancia e intensidade das badaladas.

Reis (1991) destaca que os documentos afirmavam que as mulhe-
res eram as mais afetadas pela sensibilidade emocional desencadeada pe-
los cortejos funebres, sofrendo com dores de cabeca, cansaco, ansiedade,
baixa pressdo arterial e, em alguns casos, crises epilépticas e histeria. Além
disso, os pacientes em recuperacao eram especialmente vulneraveis, pois
o som dos sinos funebres frequentemente causava reacdes adversas, che-
gando a provocar mortes em alguns casos.

Segundo Reis (1991), essas praticas, eram taticas de desodorizacdo
e o siléncio na cidade serviam para o ocultamento do morto. As epidemias
de doencgas contagiosas, como as pestes, demonstraram uma necessidade
urgente de reformular as praticas funerarias. O acumulo de corpos em

igrejas e areas urbanas intensificava a disseminacao de doencas, especial-



mente devido a falta de ventilacdo adequada e ao acumulo de miasmas,
que eram considerados responsaveis pela contaminagdo do ar. Nesse con-
texto, médicos e autoridades de saude publica comegaram a defender o
afastamento dos sepultamentos dos centros urbanos, favorecendo a cria-
cdo de cemitérios em dreas mais distantes e arejadas. A populacdo agora,
passava a ter horror dos mortos, e a morte que antes era domada, um
espetdculo, passa s ser uma ameaca pessoal, distinta e imediata.

Com o passar dos séculos, a morte foi se tornando cada vez mais
isolada socialmente. J4 nas primeiras décadas do século XX, observou-se
uma ruptura com a “morte tradicional”, em que “a morte de uma pessoa
alterava solenemente o espaco e o tempo de um grupo social, o que po-
deria englobar toda a comunidade, como em uma aldeia” (Ariés, 2014, p.
309).

Na transicdo do século XIX para o XX, a morte passa a ser vista de
forma negativa, como algo “feio” e “sujo”. A manipulacdo do corpo provoca
aversao, o que leva a necessidade de ocultd-la. Com as familias sobrecarre-
gadas emocionalmente, o cuidado com os moribundos é transferido para
as instituicdes médicas, que se tornam mais estruturadas e robustas. Nesse
cenadrio, o hospital cumpre o papel de esconder a morte de maneira eficaz.

De acordo com Herzlich (1993):

A ocultacdo da morte no hospital poderd aparecer como o resul-
tado de multiplos esforcos para rotinizar e desdramatizar o dbito
dentro do quadro de uma atividade cuja palavra-mestra é a efi-
ciéncia: a morte escondida, invisivel, ndo dita, se presta melhor a
um trabalho eficaz e rapido. No entanto, essa inser¢do no plano
organizacional tem também outras consequéncias além daquelas
ligadas a interagdo face a face, as atitudes de siléncio ou retrai-
mento frente aquele que vai morrer. (...) A morte ndo tem lugar
sendo modelada pela racionalidade de uma organizagdo burocrati-
ca (Herzlich, 1993, p. 19).



Herzlich (1993) aponta que a transferéncia dos cuidados aos mori-
bundos para a medicina e suas institui¢des investigadas na chamada “me-
dicalizagdo da morte”. Nesse contexto, o0 médico assume um papel central
ao lado do paciente terminal, posicdo que antes era ocupada por figuras
religiosas. No modelo de “morte moderna”, o paciente em estado terminal
é privado de sua prépria experiéncia de morrer, sendo submetido a nor-
mas e rotinas institucionais que priorizam a eficiéncia e a competéncia dos
profissionais de saude.

Ainda é possivel, atualmente, em algumas cidades interioranas, es-
pecialmente no Brasil, o andncio da morte em carros de som pelas ruas e
o convite a despedidas nas casas e igrejas, mas essa pratica aos poucos vai
se extinguindo.

Morrer como se nasceu, no leito, deixou de ser uma pratica co-
mum na maioria das sociedades ocidentais contemporaneas, até porque
existe atualmente um grande entrave burocratico sobre a hora e motivo da
morte que automaticamente afasta e assusta a possibilidade de deixar a
pessoa falecer em sua casa, é melhor que morra no caminho do hospital, é
melhor que morra na emergéncia para que os tramites finais sejam menos
complexos e mais rapidos.

De acordo com Kovdcs (1992), a partir do século XX, o local da
morte foi transferido do ambiente familiar para o hospital, suprimindo o
fendbmeno da morte assistida que como descrito por Aries. Dessa forma,
reafirma-se o triunfo da medicina moderna, caracterizado pelo isolamento
do moribundo e pela medicalizacdo, cujo papel seria manter a doenca e a
morte “na ignorancia e no siléncio.”

E importante destacar que, embora as Ciéncias Médicas tenham
aumentado a expectativa de vida das pessoas, esse progresso ndo garante,
necessariamente, a qualidade de vida. Scliar (2005) traz um relato médico

importante a ser considerado:



De imediato fui transportado para UTI. E ai viverei uma experién-
cia, para dizer o minimo, insdlita. Na UTI a vida esta suspensa. O
tempo ali ndo passa —alids, ndo ha reldgios nas paredes. A luz nun-
ca se apaga; ndo é dia, ndo é noite, reina uma clareza fixa, imu-
tavel. Mas o movimento € continuo; médicos, enfermeiras, auxi-
liares circulam sem parar, examinando, manipulando os doentes,
sempre em estado grave (Scliar, 2005, p. 11).

Atualmente, se convive com a morte sob o controle da medicina.
Os sinais tradicionais de parada cardiaca ja ndo sdo suficientes, e os médi-
cos seguem protocolos especificos para confirmar a morte cerebral, bio-
l6gica e celular. Além disso, a familia enfrenta pressao para decidir rapida-
mente sobre a doagdo de drgdos do paciente “quase morto”, muitas vezes
antes de desligar os aparelhos que mantém o individuo vivo.

Menezes (2004) considera esse momento:

No modelo da ‘morte moderna’, o doente que esta morrendo é
silenciado: ndo participa das decisdes referentes a sua vida, doen-
¢a e morte. Ndo hd escuta para a expressdo de seus sentimentos.
Para Elias, na rotina institucional do hospital moderno ndo ha es-
paco para emogdes sejam os médicos, os doentes e/ou os fami-
liares. Esta auséncia de espaco para a expressdao de sentimentos
€ um sintoma das sociedades contemporaneas, nas quais muitas
vezes as pessoas constroem uma autoimagem de moénadas isola-
das, o “ homo clausus’. Esta figura é caracterizada pela nogdo de
clivagem entre o mundo interno e o mundo externo, o que conduz
inexoravelmente a sentimentos de soliddo e isolamento emocio-
nal, associados ao autocontrole na expressdo emocional (Mene-
zes, 2004, p. 34).

Nesse contexto institucional dos hospitais modernos citado por
Menezes, ndo ha espaco para a expressao de emocdes, seja de médicos,
pacientes ou familiares. Essa falta de espaco para sentimentos reflete um
aspecto das sociedades contemporaneas, onde as pessoas frequentemen-

te desenvolvem uma autoimagem de individuos isolados.



A morte disfargada e embelezada

H& um movimento crescente no mundo, inclusive no Brasil, co-
nhecido como “Funeral Homes”, descrito por Rodrigues (2006) como uma
nova tendéncia na realizacao de funerais. Esse conceito se afasta dos tradi-
cionais ao oferecer uma estrutura moderna e personalizada, transforman-
do o funeral em um evento social mais elaborado, buscando amenizar a

dor da perda por meio de um atendimento diferenciado e acolhedor.

Imaginou-se, entdo, colocando o corpo em exposi¢do, cercado de
uma nova ritualidade que desempenha as mesmas funcdes légicas
que viemos percebendo no correr desse estudo. Esses “funeral
directors” ndo sdo nem o ambiente personalizado da residéncia
do morto nem o ambiente impessoal dos hospitais. Eles criam um
ambiente novo no qual o morto é rei, como os reis: ndo morre.
Um ambiente em que um mestre de cerimdnia comanda o com-
portamento das pessoas (lembrando-lhes discretamente as “boas
maneiras”) a observar em um saldo funerario durante as cerimé-
nias. O morto acolhe seus convidados, como se se tratasse de uma
recepgdo: ele ja foi lavado, embalsamado, cuidadosamente vesti-
do e maquiado. Todo traco de morte foi eliminado; o ambiente é
planejado para que a dor ndo aflore e ndo atrapalhe o bom funcio-
namento das coisas. Como se tratasse de um coquetel ou de um
vernissage, existe ai um tom protetor e um vocabuldrio cuja regra
fundamental é a seguinte: a palavra morte — ou tudo o que dela se
aproxime — é uma obscenidade.

Em nome do “respeito ao defunto” e da “preocupagdo de ndo
traumatizar os vivos”, os funcionarios dessas funerarias cuidam
da restauragdo do caddver (apagar os tracos de agonia), de sua
conservacgdo (disfarcar a tanatomorfose), de sua beleza (dando ao
morto um aspecto saudavel), de sua higiene (se ndo parece morto,
ndo parece poluir), de seu ambiente (as pessoas se sentem mais a
vontade, conversam mais livremente, em tom normal, ao som de
musica...). Em casos extremos, mas ndo rarissimos, o morto é co-
locado em posicao de vivo, “falando” ao telefone, sentado em seu
escritorio, maquiado, de éculos, pernas cruzadas, as vezes senta-



do em sua sala de visitas (Living, em inglés) . Ele estd vivo, vai se
mexer! Mas ele ndo se mexe, tudo isso é uma ilusdo: o vivo qua-
se-morto e na realidade um morto quase-vivo (Rodrigues, 2006,

p. 180).

Para Rodrigues (2006), os sobreviventes ndo percebem que caem
na farsa da negacdo da morte e da rentabilidade, que transforma a morte
em uma transacdo comercial. A revista VEJA em 2011, publicou uma maté-
ria interessante que tem por titulo “aceita um bem velado”? Onde destaca
com certa estranheza as novas caracteristicas da atual “moda”. O ambiente
é uma linda mansdo decorada com o mais fino rigor, com varios buffets e
bebidas a vontade.

Os pacotes de luxo incluem itens como bufé com opc¢des simples
(café, cha, biscoitos) ou sofisticados com doces e salgados finos. Os servi-
cos podem custar até quarenta mil reais (RS 40 mil). Além disso, os vel6rios
oferecem lembrancinhas como o “bem-velado” (um doce semelhante ao
bem-casado) ou alternativas como saquinhos com sementes de girassol
ou améndoas cristalizadas. A casa também oferece musica personalizada e
transmissdo de veldrio pela internet.

Um aspecto marcante nessa nova categoria de funerarias mo-
dernas é a atencdo dada a apresentacdo do falecido, com o objetivo de
suavizar o impacto visual da morte para os familiares e amigos. Por meio
de técnicas de conservacdo e restauragao, o corpo é preparado para ser
disposto em um ambiente que busca amenizar a sensacdo de luto e dor,
muitas vezes com a intencdo de apresentar uma imagem serena e “vivifi-
cada” do falecido.

Flores de plastico e a vegetacdo arborizada disfarcam os muros e
as sepulturas nos cemitérios-parque, criando uma falsa atmosfera de se-

renidade e calma, comprovada reservada aos mortos. Esses simbolos, po-



rém, sdo apenas pretextos, na verdade, o que se busca é apagar a morte e
afastar os vivos desse pensamento perturbador.

As sepulturas escondem caixdes, que ocultam corpos e caddveres.
O cemitério torna-se um vasto mecanismo de ocultagdo, ao mesmo tempo
em que preserva, erguendo uma barreira sutil entre o mundo dos vivos e 0
dos mortos, escondendo o horror dessa separagado.

Nesse sentido, Rodrigues (2006), ressalta que a morte no ociden-
te é ocultada e camuflada para ndo causar tanto sofrimento. Segundo a
revista EXAME (2023)%, com o avanco da tecnologia ja é possivel evitar a
ida ao cemitério para a despedida dos entes queridos, ao optar pelo fune-
ral virtual. Os funerais virtuais representam uma inovacdo que permite a
realizacdo de cerimdnias de despedida online, possibilitando a reunido de
familiares e amigos independentemente da localizacdo geografica.

Realizados por meio de plataformas de videoconferéncia, como
Zoom, Google Meet e Microsoft Teams, ou através de transmissées ao vivo
em redes sociais, esses eventos recriam a atmosfera de um funeral tradi-
cional, incluindo homenagens, oracdes e compartilhamento de memérias.
Segundo os idealizadores da proposta, Durante a cerimonia, é importante
seguir um roteiro planejado, com momentos de reflexdo, exibicdo de fotos
e videos, além de mensagens de condoléncias. De acordo com a matéria
publicada, o planejamento de um funeral virtual, como toda a reunido

online, envolve a escolha cuidadosa da plataforma, a realizacdo de testes

thttps://www.funeralhome.com.br/funeral-home/a-funeral-home Inaugurado em 2008, o
Funeral Home, situado na cidade de S&do Paulo, sito a Rua Sédo Carlos do Pinhal, 376- Bela
Vista-SP, sendo esta, a primeira Casa de Funeral no Brasil. Numa atmosfera charmosa e
tranquila, com decoragdo requintada e de destacada beleza, proporcionando a todos um
ambiente privativo e muito confortavel. O FUNERAL HOME oferece um servigo com mui-
ta responsabilidade, proporcionando aos clientes, profissionalismo, com um atendimento
diferenciado para homenagear a memoria de um ente querido; por isso dedicamos total
atencdo aos detalhes e ao modo de receber as pessoas.



técnicos, a criagdo de um ambiente adequado e a designacdo de um mo-

derador para conduzir o evento. E um caso a pensar!
A morte ecolégica

J& pensou em virar arvore? Pois essa pode ser uma nova tendén-
cial Em um mundo cada vez mais consciente da necessidade de preservar
0 meio ambiente, até mesmo o momento da morte esta sendo reavaliado.
A prética tradicional de funerais, que frequentemente busca embelezar e
ocultar o fim da vida, estd dando lugar a um movimento crescente: a morte
ecoldgica. Publicada em 20182, a reportagem “Morte ecologica: funerais
entram no debate ambientalista” explora como a sustentabilidade pode
ser incorporada no ultimo ato da vida.

Esse movimento propde alternativas ecoldgicas aos funerais con-
vencionais, como arvores no lugar de caixdes e urnas biodegradaveis,
transformando o legado de quem parte em uma contribuicdo ativa para a
preservacao do meio ambiente. A ideia central é substituir as tradicionais
sepulturas por praticas que integrem os corpos ou as cinzas a natureza,
promovendo a criacdo de bosques, florestas e outros espacos ecolégicos
sustentdveis.

A reportagem destaca como essas praticas tém ganhado forga, com
muitas familias buscando formas de despedir-se de seus entes queridos
de maneira que respeite e nutra o planeta. A morte ecoldgica nao é vista
apenas como uma escolha ambiental, mas também como uma maneira
simbdlica e reconfortante de lidar com a dor da perda, trazendo um novo

significado ao luto.

2 https://oglobo.globo.com/brasil/sustentabilidade/morte-ecologica-funerais-entram-no-
-debate-ambientalista-23071988



Além disso, o movimento propde uma reflexdo mais profunda so-
bre o papel da morte dentro de um contexto mais amplo de sustentabili-
dade. Ao desafiar as formas tradicionais de homenagem, ele oferece uma
nova perspectiva sobre o legado humano, onde a preservacdo do meio
ambiente se torna parte essencial da memdria daqueles que partiram. A
combinacdo de inovacdo tecnoldgica com sensibilidade ambiental torna os
funerais ecolégicos uma tendéncia crescente, que alia respeito a natureza
e a memoria dos falecidos.

A proposta de transformar o corpo ou as cinzas em parte da terra,
de maneira viva e organica, ganha destaque em iniciativas que promovem
o plantio de arvores e o uso de urnas biodegradaveis.

Esse movimento vai além das alternativas sustentaveis: ele oferece
uma maneira Unica de lidar com o luto. Em vez de lapides e concreto, sur-
ge a possibilidade de transformar o legado dos nossos entes queridos em
algo que respire, cresca e se conecte de forma harmoénica com o mundo

natural.

Consideragoes finais

Este estudo vai além de um simples debate socioambiental. Propo-
mos uma reflexdo profunda sobre o fim: como nos despedimos de pessoas
queridas e, principalmente, como gostariamos de ser lembrados. A andlise
da morte nas sociedades contemporaneas revela uma mudanca significa-
tiva na forma como lidamos com esse evento inevitavel, tanto no dmbito
pessoal quanto coletivo.

A sociedade, cada vez mais avessa a dor e ao sofrimento, busca
esconder os sinais biolégicos da morte por meio de praticas como a “morte

sem cheiro”, a maquiagem dos falecidos e até funerais virtuais. Esses pro-



cessos de ocultacdo e camuflagem visam ndo apenas suavizar o impacto
da morte, mas também proteger os vivos de sua presenca perturbadora,
tratando-a como um evento que precisa ser gerido, e ndo vivido de forma
plena e natural.

As reflexdes sobre as transformacgdes nos rituais funerarios, como
as mudancas de sepultamento nas igrejas para os cemitérios e o crescente
uso de funerais virtuais, nos mostram como a morte se tornou mais so-
litdria e desprovida de significado emocional. A medicalizacdo da morte,
que prioriza a eficiéncia dos processos hospitalares, reflete a tendéncia
de tratar a morte como algo a ser controlado, afastando a experiéncia do
luto do convivio social. Ao mesmo tempo, a ascensdo de praticas como a
morte ecoldgica surge como uma tentativa de restabelecer o contato com
a natureza, oferecendo uma nova forma de lidar com a morte que respeita
0 meio ambiente e cria um vinculo simbdlico com a terra e a vida que se
perpetua.

Essa desconexdo entre o morrer e o viver, como nos apontam pen-
sadores como Philippe Aries e Geoffrey Gorer, € emblematica de uma so-
ciedade que se distancia de sua finitude. Contudo, ao mesmo tempo, sur-
gem movimentos que buscam ressignificar esse processo, como o funeral
ecoldgico, que transforma a morte em uma contribuicdo para a sustentabi-
lidade, criando um legado vivo através de arvores e urnas biodegradaveis.

Concluimos que, embora a sociedade moderna tenha conseguido
controlar muitos aspectos da vida, a morte permanece um campo onde
o controle e a ocultacdo prevalecem. Ao refletirmos sobre as diferentes
formas de lidar com a morte, seja por meio de praticas tradicionais ou ino-
vadoras como os funerais ecoldgicos e virtuais, podemos vislumbrar uma
possibilidade de reconciliagdo com a morte, de uma maneira mais cons-

ciente, respeitosa e significativa.



O desafio permanece em encontrar um equilibrio entre a necessi-
dade de preservar a vida e a urgéncia de reconhecer a morte como parte
essencial da existéncia humana, sem negligenciar o luto, as emocgdes e o

significado desse momento tdo profundo e transformador.

Referéncias

ARIES, P. O Homem Diante da Morte. S3o Paulo: Editora Unesp, 2014.

BORGES, Helena. Morte ecoldgica: funerais entram no debate
ambientalista. Sustentabilidade também é possivel apds o fim da vida,
com arvores no lugar de caixdes e urnas biodegradaveis. O Globo, Rio de
Janeiro, 16 set. 2018, 4h:30. Atual. em: 17 set. 2018, 4h:18. Disponivel
em: https://oglobo.globo.com/brasil/sustentabilidade/morte-ecologica-
funerais-entram-no-debate-ambientalista-23071988. Acesso em: 23 de
outubro de 2025.

FUNERAL Home. Aceita um bem velado. Veja, Sdo Paulo, 28 jul. 2011.
Disponivel em: https://www.funeralhome.com.br/noticia/revista-veja_-
aceita-um-bem-velado . Acesso em: 23 out. de 2025.

GORER, Geoffrey. “Pornography of death”. Encounter, Issue n. 16,
October,1955.

HERZLICH, C. Os encargos da morte. Rio de Janeiro: UERJ/IMS, 1993.

KOVACS, M. J. Morte e desenvolvimento humano. 3. ed. S3o Paulo: Casa
do Psicdlogo, 1992. 243 p.

MAGALHAES, Jo3o Paulo. Como a tecnologia e a inovacido podem
contribuir para o momento de luto. Servico funerdario pode sofrer
mudancas com a chegada de novas tecnologias. Exame, [s.1.],
publicado em 27 fev. 2023, as 19h30. Disponivel em: https://classic.



exame.com/bussola/como-a-tecnologia-e-a-inovacao-podem-
contribuir-para-o-momento-de-luto/?utm_source=copiaecola&utm_
medium=compartilhamento. Acesso em: 23 out. 2025.

MELO NETO, Jodo Cabral de. Morte e vida Severina: e outros poemas para
vozes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1996.

MENEZES, Rachel Aisengart. Em busca da boa morte: antropologia dos
cuidados paliativos. Rio de Janeiro: Garamond: Fiocruz, 2004.

REIS, Jodo José. A morte é uma festa: ritos funebres e revolta popular no
Brasil do século XIX. Sdo Paulo: Cia. das Letras, 1991.

RODRIGUES, José Carlos. Tabu da morte. 2. ed. rev. Rio de Janeiro:
Fiocruz, 2006.

RODRIGUES, Nina. Os africanos no Brasil. 6.ed. Sdo Paulo: Ed. Nacional;
[Brasilia]: Ed. Universidade de Brasilia, 1982.

SCLIAR M. O olhar médico: cronicas de medicina e salde. Sdo Paulo:
Agora; 2005.

THOMAS, L. V. Anthropologie de la Mort. Paris: Payot, 1976.



JUSTICA SOCIOAMBIENTAL: UM CAMINHO
ETICO E ESPIRITUAL

José Artur Tavares de Brito (Artur Peregrino)

Introdugao

A COP30, realizada em Belém em 2025, focou na justica socioam-
biental ao debater que os impactos das mudancas climaticas afetam de ma-
neira desigual grupos sociais, raciais e econémicos. A COP30 buscou vincular
as acdes climaticas com a reducdo das desigualdades e a garantia de direi-
tos, como salde, 4gua e um meio ambiente saudavel, além de promover a
participacdo social e a transicdo energética justa.

Os desafios sdo enormes diante da crise climatica. O sistema do ca-
pital hoje mundializado mais e mais se concentra. Tomar a sério estes dados
obrigariam este capital a mudar de ldgica, cuidar da natureza em vez de
superexplora-la, cultivar uma justica social e uma justica ecoldgica. E neces-
sario adotar padrdes de producdo e consumo que protejam as capacidades
regenerativas da Terra, os direitos humanos e o bem-estar comunitario. Ja
estd provado que o planeta, que, limitado, ndo suporta um projeto de cresci-
mento/desenvolvimento ilimitado. A seguir a légica do capital iremos todos
para o buraco, cedo ou tarde, estaremos nos defrontando com uma grande

tragédia ecoldgico-social.



O Desenvolvimento Sustentdvel é um apelo global a acdo para acabar
com a pobreza, proteger o meio ambiente e o clima e garantir que as pessoas, em
todos os lugares, possam desfrutar de paz e de prosperidade.

Fazemos questdo de sublinhar que as hermenéuticas redutoras ndo dao
conta da realidade atual tdo complexa. A visdo dualistica entre o sujeito (razédo
humana) e objeto (a natureza), prépria da racionalidade instrumental moderna,
ndo permitiu que as éticas que emergiram nesse paradigma rigidamente antro-
pocéntrico fizessem o reconhecimento da natureza em sua complexidade e con-
cretude propria.

Constatamos que, no lado oposto desse pensamento, como reacdo a
mentalidade antropocéntrica, tem surgido um vigoroso movimento ambientalis-
ta em cujo interior encontra-se uma corrente sustentada por principios éticos que
defendem uma harmonizacdo intrinseca com a natureza.

Sdo modelos de ética ambiental centrados numa visdo biocéntrica em
gue o individuo se dilui no horizonte de um todo igualitario, de modo que a diferen-
ciagdo fica suprimida e tanto a natureza como o ser humano, paradoxalmente, ndo
sao reconhecidos como um outro. Aqui queremos enfatizar que a natureza também

é o outro e tem direitos. Como lemos na publicacdo Direitos da Natureza (2020):

A formulacdo de uma teoria geral que pretende a construcdo dos
Direitos da Natureza parte da descri¢do de principios que se fun-
dam na prépria dindmica da Natureza e se legitimam na confor-
macdo natural do sistema de vida. Para além do comportamento
ecossistémico, considera o sistema menor da vida social humana
que inclui o elemento da interculturalidade e da territorialidade
(Lacerda, 2020, p. 22).

E nesse sentido que queremos recuperar o sentido unitario
gue os povos originarios ddo em sua relacdo com a natureza. Os povos
origindrios mantém com a natureza ndo uma relacdo utilitarista, mas de

participacdo e comunhdo. Na realidade é o pleno sentido que damos a



justica socioambiental. A cultura dominante formulou um paradigma da
dominagdo. Um modelo da exploracdo e imposi¢do de costumes e crencas.
Urge superarmos tanto o antropocentrismo unilateral, desenvolvido pela
racionalidade instrumental moderna, quanto o biocentrismo totalizador. £
como caminhar numa estrada de mao dupla, é importante frisar sempre
que “abre-se assim o caminho de um didlogo critico com a teologia cristad da
criacdo na procura de uma ética capaz de compreender a realidade atual,
planejar e orientar o agir humano para superar a crise socioambiental”
(Cirne, 2013, p. 80).

O Papa Francisco na enciclica Fratelli Tutti (2020), diz que somos
parte da natureza. Todos 0s seres vivos possuem o mesmo codigo genético
de base, desde a bactéria que surgiu ha 3,8 bilhdes de anos, passando pe-
los dinossauros e os colibris, e chegando ao ser humano, temos 0os mesmos
20 aminoacidos e as mesmas quatro bases fosfatadas. Quer dizer, somos
de fato, e ndo poeticamente, irmdos e irmds. Mas ndo nos tratamos como
tais. A dimensdo socioambiental que é prima irma da justica socioambien-
tal estd bem expressa nesta carta enciclica sobre a fraternidade e a amiza-
de social.

Ninguém deve fechar-se em si mesmo ou fechar qualquer tipo de
fronteira, pois dependemos uns dos outros. O Papa Francisco afirma na
enciclica Fratelli Tutti (2020) que um pais que progride com base no seu
substrato cultural original &€ um tesouro para toda humanidade. Além do
mais, o mundo foi criado para todos. Essa visdo esta presente nas grandes

tradicGes espirituais da humanidade.

Precisamos fazer crescer a consciéncia de que, hoje, ou nos salva-
mos todos ou ndo se salva ninguém. A pobreza, a degradacdo, os
sofrimentos de um lugar da terra sdo um silencioso terreno fértil
de problemas que finalmente, afetardo todo planeta. Se no preo-
cupa o desaparecimento de algumas espécies, deveria afligir-nos



o pensamento de que, em qualquer lugar, possam existir pessoas
e povos que ndo desenvolvem o seu poteciale a sua beleza por
causa da pobreza ou de outros limites estruturais (Francisco, 2022,
p. 137).

No contexto da ecologia integral ha um movimento ético e espiri-
tual. Podemos chamar de espiritualidade ecoldgica que é a vivéncia da fé
em comunhdo com toda a criacdo, reconhecendo a realidade divindade
como criadora e que age como guardid da vida. Essa espiritualidade se
desenvolve em atitudes concretas com a natureza.

Segundo o Papa Francisco tem que haver uma conversdo ecol6-
gica. Esse conceito cunhado por Francisco se define como transformacao
interior e comunitdria para adotar um estilo de vida mais sustentavel, em
harmonia com a criacdo e a justica social. Vamos ver que isso implica em
mudar habitos de consumo e descarte, reconhecendo a interconexdo en-
tre a crise ambiental e social, e exige a¢cBes concretas para cuidar da “casa
comum”, que foi um termo frequentemente usado em materiais de mobi-
lizacdo e reflexdo COP30, sobre mudancas climaticas, que foi realizada em

Belém, no Para, em 2025.

COP30 e Cupula dos povos: avangos e desafios

De acordo com o governo brasileiro, a COP-30 deu continuidade as
diretrizes do Acordo de Paris, que completa dez anos este ano, e as discus-
sdes das edicBes anteriores. Entre os temas centrais estiveram: reducdo
de emissGes de gases de efeito estufa; adaptacdo as mudancas climaticas;
financiamento climatico; tecnologias de energia renovavel; preservacao de

florestas e biodiversidade e justica climatica.



A COP-30 no Brasil representou uma oportunidade para o Pais
reforcar seu papel de lideranca nas discussées climaticas globais e apre-
sentar avangos em setores como energias renovaveis, biocombustiveis e
agricultura sustentdvel. Essa conferéncia chegou ao término com avancos,
embora permeados por entraves que impediram decisGes mais assertivas
em pontos estratégicos. Apesar disso, ndo ha motivo para desanimo. Fo-
ram trés décadas de negociacdes sobre como conter o agravamento da
crise climdtica.

Entre os fundamentos que orientam a governanca climatica in-
ternacional, destaca-se o Principio das Responsabilidades Comuns porém
diferenciadas, consagrado na CuUpula da Terra realizada no Rio de Janeiro,
em 1992. Esse principio é um eixo central das negociacGes sobre mudanca
do clima e desenvolvimento sustentavel, ao afirmar que todos os Estados
devem responder aos desafios ambientais globais, porém de modo com-
pativel com suas capacidades institucionais, condi¢cdes socioecondmicas e
trajetdrias histéricas de contribuicdo para a crise climatica.

E um elemento indispensavel para a consolidacdo da justica
climatica, ao orientar a distribuicdo equitativa das obrigacGes entre
paises desenvolvidos e paises em desenvolvimento. Esse principio parte
do entendimento de que a responsabilidade pela protecdo do clima é
compartilhada, mas ndo homogénea. As nac¢des industrializadas, cujo
desenvolvimento esteve historicamente ligado a intensa emissdo de gases
de efeito estufa, devem ser mais responsabilizadas.

E claro que os paises em desenvolvimento enfrentam limitacdes
estruturais como restricGes econdmicas, maior vulnerabilidade ambiental
e déficits de infraestrutura, que dificultam a adocdo de medidas rigorosas
sem cooperacdo internacional. Fica claro que a mudanca e envolvimento
tem que ser geral e n3o local. E importante lembrar muitos paises

desenvolvidos de obriga¢des que frequentemente relativizam.



Realizar uma COP na Amazdnia, em meio a um mundo marcado
pela disputa entre Estados Unidos e China, por guerras, por estimulos a
industria bélica e pela crise do multilateralismo, ja representou um esforco
extraordindrio. A midia brasileira ndo ajuda nesse sentido. Falo da midia
comercial que tem complexo de vira-lata. Na realidade sao familias que,
qguando veem seus interesses comerciais e ideoldgicos contrariados, se
comportam como “famiglia” mafiosa. Sdo donos privados que pretendem
falar para todo Brasil e manter sob tutela a assim chamada opinido publi-
ca. Essa midia comercial é bastante conhecida, na qual se instalou a razdo
cinica e o que ha de mais falso e chulo da imprensa brasileira. Estes estao
a servico de um bloco histdrico assentado sobre o capital que sempre ex-
plorou o povo. Esta midia empresarial se comporta como um feroz partido
de oposicdo ao governo do presidente Lula que convocou a COP30 para a
cidade de Belém do Para.

Alguns analistas estrangeiros registraram que a escolha de Belém
do Par3, inicialmente vista por muitos como um equivoco logistico mos-
trou-se acertada. A simples chegada a cidade, sobrevoando a imensidao
da floresta amazobnica recortada por seus rios, oferece um choque de reali-
dade a comunidade internacional. Isso porque Belém é banhada principal-
mente pelo Rio Guama e pela Baia do Guajara, que faz parte do complexo
estuarino do Rio Para. A cidade é entrecortada por uma vasta rede de rios e
igarapés, que contribuem para sua beleza natural e identidade amazonica.

E os resultados da COP307? Entre os principais, destaca-se a Deci-
sdo Mutirdo, documento central aprovado sob a conducdo da Presidéncia
da COP30. Ela estabelece uma mobilizacdo global contra a crise climatica e
lanca o Acelerador Global de Implementacdo, iniciativa voluntaria voltada
a apoiar paises na execucao de seus Planos Nacionais de Adaptacdo. A esse

conjunto soma-se a Missdo Belém para 1,5°C, voltada a ampliar a ambicado



e a cooperacdo internacional em mitigacdo, investimentos e adaptacdo,
além do compromisso de triplicar o financiamento para adapta¢do até
2035, reforcando a urgéncia de recursos para nagdes em desenvolvimento.

A COP30 também registrou avangos inéditos. Pela primeira vez,
documentos centrais entre eles a propria Decisdo Mutirdo, mencionaram
explicitamente povos afrodescendentes, e reconheceram a relevancia
dos direitos territoriais e dos conhecimentos tradicionais de povos indi-
genas e comunidades locais nas estratégias de mitigacdo de longo prazo.
O Plano de Acdo de Género foi fortalecido, com ampliacdo do orcamento
sensivel ao género e valorizacdo da lideranca de mulheres indigenas, afro-
descendentes e rurais.

O presidente da Republica do Brasil anunciara que a COP30 seria
guiada pela ciéncia, sendo chamada de a “COP da verdade”. Ainda no inicio
o presidente ressaltou o papel fundamental da ciéncia e reforcou que é o
momento de as liderancas deixarem claro se estdo prontas para enfrentar
as consequéncias da mudancga do clima, mas infelizmente ndo houve con-
senso para adotar o Mapa do Caminho para o abandono dos combustiveis
fésseis, mesmo diante das evidéncias cientificas sobre a proximidade do
ponto de ndo retorno. De fato, ha evidéncias cientificas que a humanidade
estd perigosamente préxima de varios pontos de ndo retorno climaticos,
com alguns sistemas possivelmente ja em transicdo irreversivel. O consen-
so cientifico, refletido nos relatérios do Painel Intergovernamental sobre
Mudancas Climaticas (IPCC) e em estudos recentes, aponta para a urgéncia
de acGes drasticas para evitar consequéncias catastroéficas.

A auséncia de mencdo explicita a eliminagdo dos fosseis nos docu-
mentos finais frustrou expectativas. Ainda assim, o simples fato de o tema
ter sido colocado no centro das discussdes, incluindo a Cupula dos Lideres

mesmo antes da abertura oficial da conferéncia, gerou um movimento iné-



dito: 82 paises aderiram rapidamente ao Mapa. Sob lideranca da Colom-
bia, uma conferéncia especifica sobre o assunto estd sendo planejada, de-
monstrando que, mesmo fora dos textos oficiais, a pressao dos territdrios
e da sociedade civil pode ampliar a ambicdo climatica e influenciar futuros
acordos.

A COP30 mobilizou o Pais com participacdo efetiva de inimeras
entidades e o mundo em torno da agenda climatica, ampliou o debate
publico e reuniu mais de 42 mil participantes de 195 paises. Ha, de fato,
muitos questionamentos sobre a efetividade dessas conferéncias, mas es-
tas permanecem sendo o principal instrumento multilateral para enfrentar
a crise climatica. Imperfeitas, lentas e repletas de tensdes, elas continuam
sendo um espaco disponivel para construir solu¢des globais, embora ndo
seja o Unico.

A sociedade civil se organizou também. Destacamos a Cupula dos
Povos que foi um evento paralelo e autbnomo a cupula oficial (COP30) e
gue reuniu movimentos sociais, organizacGes comunitarias e redes inter-
nacionais para debater a crise climatica sob a perspectiva da justica social
e ambiental. Ela deu voz a grupos como povos indigenas, comunidades tra-
dicionais e periferias, que sdo frequentemente os mais afetados pelas mu-
dancas climaticas, mas menos ouvidos nas negociac¢des internacionais. O
evento buscou propor solucdes, fortalecer a mobilizacdo popular e pressio-
nar por mudancas em politicas que consideram ineficazes.

A Cupula dos Povos fez uma carta final. Ela denuncia que a crise cli-
matica se agrava com o avanco da extrema direita, do fascismo e das guer-
ras, e afirma que os paises do Norte global, as corporacées transnacionais
e as elites econdmicas sdo os principais responsaveis pelas multiplas crises
ambientais e sociais. Ha forte repudio ao genocidio do povo palestino e so-
lidariedade ativa a povos que resistem a projetos imperiais, a militarizacdo

e a violacdo de seus territorios.



O texto também reafirma uma visdo que coloca o trabalho de cui-
dado no centro da vida, reconhecendo o feminismo como parte essencial
da resposta as crises. Também coloca em evidéncia a sabedoria ancestral
dos povos originarios, a criatividade dos territérios e a forga espiritual que
orienta as lutas.

Um acontecimento terrivel se deu no Brasil apds 5 dias do término
da COP30. Enquanto o Pais sediava essa grande conferéncia, prometendo
um “pacto pela vida das florestas, oceanos e da humanidade” sob a lide-
ranca do governo federal, os parlamentares votaram para derrubar — em
ampla maioria — 56 vetos do presidente Luiz Indcio Lula da Silva a um
projeto de lei que flexibiliza drasticamente a legislacdo de licenciamento
ambiental.

Entre os principais tépicos que voltam a valer estd a simplificacdo
para o licenciamento de atividades de médio potencial poluidor r a am-
pliacdo da LAC (Licenca por Adesdo e Compromisso), vista como uma das
mais perigosas, ja que dispensa analise prévia caso haja compromisso do
empreendedor. Segundo o governo federal, o veto impede que empreen-
dimentos de risco significativo, como barragens de rejeitos, sejam subme-
tidos a licenciamento simplificado sem a devida analise técnica.

Sob a presidéncia brasileira, como ja vimos, a COP30 buscou ligar

|u

“aagenda climatica global” com “a vida cotidiana das pessoas”, enfatizando
a urgéncia de proteger florestas nativas, oceanos, garantir justica climatica
e assegurar participacdo de povos indigenas e comunidades tradicionais —
pilares defendidos como caminho para um desenvolvimento sustentavel.
Mas o que assistimos no Brasil foi, logo apds o fim da convencdo
da ONU, o préprio Congresso Nacional virar as costas para os compromis-
sos climaticos e ambientais: ao rejeitar 56 vetos presidenciais, devolveu ao
Brasil a versdo mais agressiva — e destrutiva — de um projeto apelidado

como PL da Devastacao.



Com a derrubada dos vetos volta a ser permitida a supressdo sim-
plificada de vegetacdo na Mata Atlantica, removendo o bioma de regime
especial de protecdo; passa-se ao Legislativo e aos estados a definicdo
de pardmetros ambientais — inclusive o que é porte médio/pequeno, o
qgue é “baixo ou médio potencial poluidor”, e que tipologias precisam de
licenciamento; retira-se obrigacGes de consulta prévia a povos indigenas e
comunidades quilombolas, além de enfraquecer o papel de érgdos como
ICMBio, Funai e Fundacdo Palmares no licenciamento e ainda libera diver-
sas atividades da exigéncia de licenciamento — inclusive manutencdo de
infraestrutura, obras rurais com registro pendente no CAR, obras de sanea-
mento, entre outras.

Nesse sentido o Pais vive um sentimento de “luto” apds a derruba-
da, pelo Congresso Nacional, desses 56 vetos relacionados a legislacdo am-
biental. O que o Congresso fez foi uma ruptura profunda de um arcabouco
qgue levou décadas para ser consolidado. Ndo se trata de mera flexibiliza-
¢do, mas de um ataque direto ao marco legal que orienta o licenciamento
ambiental no Pais.

Esse impacto ocorre justamente quando o Brasil enfrenta efeitos
cada vez mais severos da crise climatica. Foi uma demolicdo do licencia-
mento ambiental brasileiro. Com essa mudanca, situac¢des criticas tendem
a se intensificar e essa decisdo do Congresso ocorre no pior momento
possivel. Porgue este momento é o que a sociedade mais precisa de pro-
tecao.

E um absurdo a interpretacdo de parlamentares de que a remoc3o
de vetos fortalece a autonomia de estados e municipios. A ministra do
meio ambiente, Marina Silva, chamou atencdo para o fato que essa
fragmentacdo das regras ambientais coloca o Pais em risco e pode prejudi-

car inclusive relacdes comerciais internacionais.



Vale a adverténcia de um eminente fildsofo alemdo Rudolf-Otto
Apel (2000, p. 410): “pela primeira vez na histdria do género humano, os
seres humanos foram postos, na pratica, diante da tarefa de assumir a res-
ponsabilidade solidaria pelos efeitos de suas acdes em um parametro que

envolve todo o planeta”.

Consideragoes finais

O “cuidado da casa comum” se imp8e como caminho ético espi-
ritual. De fato, a “casa comum” é um ato de fé. Na Enciclica Laudato Si
(2015), o Papa Francisco, vem chamar a atencao sobremaneira para o cui-
dado que todos devem ter para com a casa comum, a essa tematica lembra
Leonardo Boff: “é a primeira vez que o magistério pontificio aborda de for-
ma tdo cabal e extensa a questao ecoldgica” (BOFF, 2016, p. 15).

A promocdo da justica aponta para um conjunto articulado de di-
mensdes do ser humano comprometido com a causa. O didlogo com as
culturas e as religides é fundamental para uma humanidade nova. A luta
pela justica socioambiental para ser completa tem que contemplar as tra-
dicGes espirituais que primam pela vida integral que envolve o ser humano
simultaneamente a natureza. Todas as religides, além de promover o en-
contro com a divindade, buscam uma humanizag¢do do ser humano, pois
todas ddo centralidade ao amor, a solidariedade, a compaixdo e a reverén-

cia face ao Sagrado. Nesse sentido, Leonardo Boff (1993, p. 139) diz que

a espiritualidade é uma expressdo para designar a totalidade do
ser humano, enquanto energia, sentido e vitalidade. [...]. Significa
viver segundo a dindmica prépria da vida e revela um lado exte-
rior nas relagdes sociais com os outros seres humanos e com a
natureza e um lado interior que se realiza como didlogo com o eu
profundo, com o grande ancido e ancid que moram dentro de nds,



com o mistério que nos habita e que chamamos Deus, mediante a
contemplacdo, a interiorizacdo e a busca do proprio coragao.

O que seria realmente a justica socioambiental? Os pesquisado-
res/as e estudiosos/as do tema introduz uma resposta dentro do paradoxo
justica e meio ambiente. Dessa forma, Henri Acselrad (2005, p. 223) deixa

claro que

Justica Ambiental é uma nogdo emergente que integra o processo
histérico de construcdo subjetiva da cultura dos direitos no bojo
de um movimento de expansdo semantica dos direitos huma-
nos, sociais, econdmicos, culturais e ambientais. Na experiéncia
recente, a justica ambiental surgiu da criatividade estratégica dos
movimentos sociais, alterando a configuracdo de forgas sociais en-
volvidas nas lutas ambientais e, em determinadas circunstancias,
produzindo mudancas no aparelho estatal e regulatorio responsa-
vel pela protegdo ambiental.

O casamento indelével entre ética e espiritualidade nos leva para
uma “visdo integral” (Wilber, 2007, p. 33). Essa visdo provoca um processo
existencial que nos faz passar de um estdgio etnocéntrico para uma dimen-
sdo cosmocéntrica. Se faz necessario hoje realmar o mundo e para isso a
dimensdo da espiritualidade é um elemento muito importante para cons-
truir um novo humanismo. Mesmo que a gravidade do impacto de toda
degradacdo presenciada turve nossos horizontes, talvez possamos cele-
brar novos alentos para um timido incremento na civilidade, no cuidado
pelos outros, perceptivel em certos comportamentos e nos espacos pu-
blicos. Trata-se de uma novidade que também se fez visivel em algumas
liderancas empresariais. Talvez sejam resultados da reacdo ao impacto da

pandemia.



E importante povoar o nosso préprio habitat dessa consciéncia,
refletindo-se tanto no cuidado e atencdo as pessoas que conosco vivem e
gue nos procuram, como vigiando o bom uso de tudo, evitando desperdicio
e favorecendo reaproveitamentos.

E fundamental que estejamos permanentemente atentas e
atentos as nossas atitudes. Isso define o futuro das préximas geracées.
Que as criangas e 0s jovens que crescem em nosso meio possam beber de
nossas vidas e de nosso testemunho, uma auténtica “cultura do cuidado”
impulsionada pela “espiritualidade do cuidado”. E nesse sentido que

sonhamos em mutirdo sob a grande generosidade da Mae Terra.

Referéncias

ACSELRAD, Henri. Justica Ambiental: Narrativas de Resisténcia ao Risco
Social Adquirido in Encontros e Caminhos: Formacdo de Educadoras(es)
Ambientais e Coletivos Educadores. Brasilia: MMA, 2005.

APEL, Rudolf-Otto. O a priori da Comunidade de Comunica¢do. Sdo Paulo:
Editora Loyola, 2000.

BOFF, Leonardo. Ecologia, Mundializacéo, Espiritualidade. S3o Paulo: Atica,
1993.

BOFF, Leonardo. A enciclica do Papa Francisco ndo é “verde”, é integral.
In: Murad, Afonso; Sinivaldo Silva Tavares (Org.). Cuidar da Casa Comum:
chaves de leitura teoldgicas e pastorais da Laudato Si’. Sdo Paulo: Paulinas,
2016. (Colecdo antena da fé). p. 15-23.

CIRNE, LucioFlavioRibeiro. Oespago da coexisténcia. Umavisaointerdisciplinar
de ética socioambiental. S3o Paulo: Ed. Loyola, 2013.

FRANCISCO, Papa. Carta enciclica Fratelli Tutti. S3o Paulo:
Paulinas, 2022.



FRANCISCO, Papa. Laudato Si: Sobre o cuidado da casa comum.
Sdo Paulo: Paulinas, 2015.

FRANCISCO, Papa. Fratelli Tutti: sobre a fraternidade e a amizade social.
2020. Disponivel em: http://bit.ly/3kPBuVq. Acesso em: 06 out. 2025.

FRANCISCO, Papa. Laudato si: sobre o cuidado da casa comum. 2015.
Disponivel em: https://bit.ly/3JGpD6H. Acesso em: 06 out. 2025.

BOFF, Leonardo. Ecologia, Mundializagcdo, Espiritualidade. S3o Paulo: Atica,
1993.

LACERDA, Luiz Felipe. Direitos da Natureza. Marcos para a construcdo de
uma teoria geral. Sdo Leopoldo: Casa Leiria, 2020.

WILBER, Ken. A visdo integral. Uma introducdo a revoluciondria abordagem
integral da Vida, de Deus, do universo e de tudo mais. Sdo Paulo: Cultrix,
2007.



SOBRE OS AUTORES

ANA CRISTINA RODRIGUES DE VASCONCELLOS

Doutora em Ciéncias da Religido pela UNICAP e Mestre em Teologia pelo
Instituto Ecuménico de Pés-Graduacdo em Educacdo e Teologia. E profes-
sora convidada da ESPM no curso de pds-graduagdo em gestdo de pessoas.
Atualmente, trabalha como assessora pedagdgica na SOMOS, ministrando
treinamentos para professores e gestores de escolas de educacdo basica.
Faz parte do Banco de Avaliadores do Sistema Nacional de Avaliacdo da
Educacdo Superior (BASis)- INEP-MEC.

CLAUDIA ALEXANDRE

Pés-Doutoranda em Antropologia (FFLCH-USP); Doutora em Ciéncia da Re-
ligido (PUC-SP); Mestre em Ciéncia da Religido (PUC-SP). Jornalista, Comu-
nicadora de Radio e TV, e Pesquisadora Académica. Especialista em Cién-
cias da Religido- PUC-SP). Especialista em Administracdo e Organizacdo de
Eventos (SENAC-SP). Graduada em Comunicagdo Social- Jornalismo- FIAM-
-FAAM. E autora, entre outros titulos, dos livros Orixas no Terreiro Sagrado
do Samba- Exu e Ogum no Candomblé da Vai-Vai (Editora Aruanda e Griot)
e Exu Mulher e o Matriarcado Nagb- sobre masculinizacdo, demonizacdo
e tensGes na formacdo dos candomblés. Prémio Jabuti Académico 2024 -
Categoria Ciéncias da Religido e Teologia, pela obra Ex-mulher e o Matriar-
cado Nago. Troféu Raca Negra 2024 - Universidade Zumbi dos Palmares.

Prémio Jabuti Académico 2025- obra coletiva A Salvacdo da Patria Amada.



FAUSTINO DOS SANTOS

Doutorando do Programa de Teologia da Fordham University, Nova lorque,
EUA. Mestre em Teologia pela UNICAP. Bacharel em Teologia pela Facul-
dade Catdlica de Fortaleza- FCF. Licenciado em Filosofia pela Universidade
Catélica de Pernambuco- UNICAP. Foi professor da disciplina de Ecumenis-
mo e Didlogo Inter-religioso no Curso de Especializagdo em Catequese e

Liturgia do Instituto de Estudos Superiores do Maranhdo IESMA em 2021.

FLAVIO VALDEZ MARTINS DA SILVA

Doutorando em Ciéncias da Religido pela UNICAP; mestrado em Extensdo
Rural e Desenvolvimento Local pela Universidade Federal Rural de Per-
nambuco. Graduado em Ciéncias Econdmicas pela Universidade Catdli-
ca de Pernambuco; e MBA em Gestdo de Organizacdo Social pela UFPE;
Pés-graduacdo em Consultoria para Pequenas e médias Empresas pela
SUDENE. Atuou como analista técnico- Servico de Apoio as Micro e Peque-
nas Empresas de Recife; professor pds-graduacdo da Faculdade Joaquim
Nabuco e da Faculdade de Ciéncias Humanas e Sociais de lgarassu, atuan-
do principalmente nos seguintes temas: desenvolvimento local, economia

solidaria e candomblé.

FRANCILAIDE DE QUEIROZ RONSI

Pés-doutorado em Ciéncias da Religido pela Universidade Catdlica de Per-
nambuco e doutorado em Teologia Sistematica pela Pontificia Universida-
de Catdlica do Rio de Janeiro, em cuja pesquisa inquiriu sobre A mistica
cristd e o didlogo inter-religioso em Thomas Merton e em Raimon Panikkar
- Para uma maturidade cristd e uma mistica inter-religiosa. Possui mestra-
do em Teologia Sistematica pela Pontificia Universidade Catdlica do Rio de

Janeiro, com pesquisa sobre Mistica, lugar para o encontro e didlogo inter-



-religioso. Contribuicdes de Juan Martin Velasco e Andrés Torres Queiruga.
Bacharela em Teologia pela Universidade Catdlica de Pernambuco. Atual-
mente é coordenadora e professora do Programa de Pds-graduagdo em
Teologia da Pontificia Universidade Catodlica do Rio de Janeiro; estd inserida
na Linha de Pesquisa Religido e Modernidade; e coordena dois projetos:

Mistica e espiritualidade do cotidiano e Teologia espiritual encarnada.

FRANCISCO DANIEL PEREIRA LEAO
Doutorando em Ciéncias da Religido na Universidade Catdlica de Pernam-
buco; e Mestre em Educacdo- Universidade Federal do Ceard. Atualmente

¢ escritor e professor na Rede Publica Municipal de Educacdo de Fortaleza.

GILBRAZ ARAGAO

Doutor em Teologia pela PUC-RJ e Mestre pela Pontificia Faculdade de Teo-
logia de Sdo Paulo. Professor e pesquisador na Universidade Catdlica de
Pernambuco, coordenador do Observatério Transdisciplinar das Religides
no Recife e do Grupo de pesquisa UNICAP/CNPq Espiritualidades Contem-
poraneas, Pluralidade Religiosa e Didlogo. E também colaborador no Pro-

grama de Pés em Ciéncias das Religides da UFPB.

GISELLE GOMES DA SILVA PRAZERES SOUZA

Doutoranda em Ciéncias das Religides — UFPB; Mestra em Extensao Rural
e Desenvolvimento Local pelo Programa de Pds-graduacdo da Universida-
de Federal Rural de Pernambuco- UFRPE. Possui bacharelado em Teologia
pela Faculdade Kuryos. Integrante do grupo de estudos sobre Midia, Reli-
gido e Cultura, da Sociedade Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Co-
municacdo (Intercom); Integrante do grupo de pesquisa GRUJORDI- Grupo

de Pesquisa em Jornalismo e Diversidade Cultural, pesquisa e discute os



seguintes temas: Comunicacdo e Cultura Popular, Midiatizacdo e Estudos
da Paz e Género, Violéncia Doméstica e Religido. Agricultura Familiar. Gru-
po de Pesquisa Espiritualidade, Religido Vivida e Teologia Pratica (Faculda-
de EST) e Grupo de Pesquisa de transdisciplinaridade e didlogos da UNICAP.
Especialista em Elaboracdo de Projetos e Emendas Parlamentares na area

de politicas para Mulheres.

JOSE FABIO BENTES VALENTE

Doutorando em Ciéncias da Religido pela Universidade Catélica de Per-
nambuco-UNICAP, na qualidade de bolsista PROSUC/CAPES. Mestre em
Ciéncias das ReligiGes pela Faculdade Unida de Vitdria-FUV (2019). Espe-
cialista em Tutoria de Educacdo a Distancia EAD- FBN (2024). Graduado
em Ciéncias Teoldgicas pela Faculdade Boas Novas- FBN. Graduado em Li-
cenciatura Plena em Histdria pela Universidade Estacio de Sa- UNESA. Gra-
duando em Pedagogia Pela Universidade Estacio de Sa- UNESA (2025-). Faz
Parte do Grupo de Pesquisa Espiritualidades, Pluralidade e Didlogo (CNPq).
Faz parte do grupo de Pesquisa PNEUMA, do Programa de Pds-Graduacdo
Lato Sensu da Faculdade Boas Novas, onde realiza pesquisas nas areas de

Teologia, Religido e Educacdo na Amazobnia.

JOSE FABRICIO RODRIGUES DOS SANTOS CABRAL

Doutor em Ciéncias da Religido pela Universidade Catélica de Pernambuco
e Mestre em Teologia pela Pontificia Universidade Gregoriana de Roma-IT.
Especializado em Filosofia e Ensino de Filosofia pelo Centro Universitario
Claretiano de Batatais-SP. E membro do Grupo de Pesquisa Espiritualidades
Contemporaneas, Pluralidade Religiosa e Didlogo (CNPq). E Coordenador
do Projeto de Pesquisa sobre Transumanismo e Religido. E Palestrante e Ex-
pert em conteldos e estratégias para desenvolver a Inteligéncia Espiritual

com foco na promocao da Espiritualidade Laica.



JUANE BRAUNA ALVES

Doutoranda e mestra em Ciéncias da religido pela Universidade Catdlica de
Pernambuco (UNICAP). Bacharel em Museologia pela Universidade Fede-
ral de Pernambuco (UFPE). Tem interesse nos seguintes assuntos: conser-
vacdo de acervos histoéricos, arte sacra, antropologia da religido e historia

da arte.

LUCA PACHECO

Luis Carlos de Lima Pacheco, é doutor em Ciéncias da Religido pelo Pro-
grama de Pds-Graduagdo em Ciéncias da Religido da Universidade Catdlica
de Pernambuco, com tese sobre o sagrado nos jogos digitais; Mestre em
Ciéncias da Religido pela mesma Instituicdo. Possui Especializacdo em Co-
municacdo Social e Religiosa pela Université Catholique de Lyon (Franca);
graduacdo em Teologia pela Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia e em
Design Industrial- Programacao Visual pela Universidade do Estado de Mi-
nas Gerais. Docente do Programa de Pds-graduacdo em Ciéncias da Religido
da Unicap, membro do Grupo de Pesquisa “Cristianismo e Interpretacdes”
e “Religi®es, Identidades e Didlogos” e “Espiritualidades Contemporaneas,
Pluralidade Religiosa e Didlogo” nos programas de pds-graduacdo em Teo-
logia e Ciéncias da Religido da Unicap. Atua como coordenador do Curso de

graduacdo em Ciéncias da Religido- Unicap.

MARIANO VICENTE

Mestre em Ciéncias da Religido; MBA em Digital Strategy e graduado em
Publicidade e Propaganda pela Universidade Catdlica de Pernambuco. Edi-
tor cientifico e gestor do Portal de Publica¢cdes da mesma Instituicdo. Em-

preendedor e Consultor de negdcios.



MARUILSON SOUZA

Doutor (PhD) em Educacdo Teoldgica/Ciéncias da Religido com estagio Pds-
-doutoral em Ciéncias da Religido (UMESP Universidade Metodista de Sao
Paulo) e em Psicologia (Universidad Kennedy, Buenos Aires, Argentina).
Possui Mestrado em Ciéncias da Religido (UNICAP). Trabalha na Instituicdo
The Salvation Army, onde exerceu as func¢des de Diretor do Centro de For-
macado Espiritual e de Secretério Nacional de Educacdo. Coordenou o 12 e
29 Simpdsio Brasileiro de Justica Social (2016/2018). Possui experiéncias
de docéncia-didlogo nas dreas de Religido, Psicanalise, Filosofia, Educacdo
e Direitos Humanos. E professor-pesquisador associado do ILAE - Institu-
to Latino-Americano de Educacdo, da ACADPSI- Academia Paulista de Psi-
candlise/SPAB Sociedade Psicanalitica do Brasil e Diretor Educacional da
NEIPSY New England Institute of Psychoanalysis (Boston, EUA). E também
membro-fundador da Rede Brasileira de Transdisciplinaridade (RBTD) for-
mada pelas IES UnB, UCB, UFSC, UFRN, UFC, UFG, UFPel, Udesc, USP.

PAULO DE JESUS

Doutor em Ciéncias da Educacdo- Université de Paris VIII; mestrado em
Educacdo pela Universidade Federal da Paraiba; graduacdo em Filosofia e
em Pedagogia pela Universidade Catdlica de Pernambuco. Professor Titular
e Emérito da Universidade Federal Rural de Pernambuco, lotado no Depar-

tamento de Educacao.

RAYANE MARINHO LEAL

Doutoranda com bolsa PROSUP na Universidade Paulista, com estagio
supervisionado de tese na Paris Lodron Universitat Salzburg, na Austria,
por meio da bolsa ERASMUS Plus. Possui mestrado em Ciéncias da Reli-

gido pela Universidade Catdlica de Pernambuco (UNICAP), além de espe-



cializagdo em Direitos Humanos e graduagcdo em Jornalismo pela mesma
instituicdo. Atua como pesquisadora no Observatério Transdisciplinar das
Religides no Recife e integra o Projeto Creo, sendo uma das 10 bolsistas la-
tino-americanas selecionadas para desenvolver a exploracdo de narrativas
da “Humanidad Compartida”. Foi premiada no Concurso Latino-Americano
de Ensaios Académicos- Monsefior Carlos Parteli y Pastor Emilio Castro,
na categoria Fe en la Resistencia, e participou do projeto Creer en plural,
da Red Latinoamericana y Caribefia por la Democracia (REDLAD), contri-
buindo para a elaboracdo da Resolugdo 2941 sobre Liberdade Religiosa da
OEA. Com experiéncia académica e pratica, especialmente nas areas de
comunicacdo, direitos humanos e religido, esta qualificada para ministrar
disciplinas de Jornalismo e Comunicacdo com foco em temas transdiscipli-
nares e multiculturais, bem como nas areas educacionais de Ciéncias da

Religido e Direitos Humanos.



	CAPA.pdf
	Página 2


